

قسم: الفنون

تخصص: نقد مسرحي



بحث مقدم لنيل شهادة دكتوراه (ل . م . د) الموسومة

# المناهج النّعَديّة المسرحيّة المغربيّة عبد الرّحن بن زيدان - أنحوذجا -

إشراف:

أ / د. إدريس قرقوى

إعداد الطالبة:

• علواني فاطمة

### أعضاء لجنة المناقشة

| رئيسا        | أستاذ محاضر قسم أ جامعة جيلالي اليابس سيدي بلعباس    | <ul> <li>د. دين الهناني أحمد</li> </ul> |
|--------------|------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| مشرفا ومقررا | أستاذ التعليم العالي جامعة جيلالي اليابس سيدي بلعباس | <ul><li>أ/د. قرقوى إدريس</li></ul>      |
| مناقشا       | أستاذ محاضر قسم أ جامعة جيلالي اليابس سيدي بلعباس    | <ul> <li>د. قندسي عبد القادر</li> </ul> |
| مناقشا       | أستاذ محاضر قسم أجامعة وهران                         | <ul><li>د. عزوز بن عمر</li></ul>        |
| مناقشا       | أستاذ محاضر قسم أجامعة وهران                         | <ul> <li>د. لخضر منصوري</li> </ul>      |
| مناقشا       | أستاذ محاضر قسم أجامعة سعيدة                         | <ul> <li>د. مباركي بوعلام</li> </ul>    |

السنة الجامعية: 2015 - 2016





اللهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا)

سورة النساء الآية 113





إلى الذي لا يطيب الليل إلا بشكره، ولا يطيب النهار إلى بطاعته ، ولا تطيب اللحظات إلا بذكره من عليه توكلت وبفضله نجحت إلى "ربى" جل جلاله.

\*\*\*

إلى صاحب الكتاب الأبقى والقلب الأتقى والثوب الأنقى خير من هلّل ولبى إلى أبي وحبيبي وشفيعي محمد "صل الله عليه وسلم". اللهم صلّ على نبينا مُحمد ما فاض من الذكر دمعُ عينيه،

\*\*\*\*

إلى من أحمل اسمه بكل فخر، إليك " أبي " إلى نبع الحنان وأريج الجنان، إليك شمس حياتي " أمي" أسأل الله أن يجعلكما من الضاحكين المستبشرين الغارسين من ثمار جنته الشاربين من حوض نبيّنا والمحظوظين بشفاعته وأن يقر أعينكما بما تتمنياه لنا في الدنيا.

\*\*\*

إلى الذين حملوا أقدس رسالة في الحياة، ومهدوا لنا طريق العلم والمعرفة الى أستاذي المشرف وأساتذتي المناقشين وكل من علمني حرفا في هذه الحياة وأسأل الله أن يفيض من خيره عليهم.

"كن عالما، فإن لم تستطع فكن متعلما، فإن لم تستطع فأحب العلماء، فإن لم تستطع فلا " تبغضهم".



إلى روح عمي وجدتي الطاهرة وروح كل شهيد زهقت من أجل هذا الوطن العربي الله "والدايّ الكريمين". الى سر وجودي، قوتي وملاذي بعد الله "والدايّ الكريمين". الى رياحين حياتي كل أفراد عائلتي صغيرا وكبيرا. الى رياحين توأم روحي "منى"

إلى عائلتي الثانية التي احتضنتني "عائلة سعيدي" إلى أساتذتي بالجزائر وأهلى بالمغرب الشقيق.

إلى من جمعتني بهم الحياة و تذوقوا معي أجمل اللحظات، إلى كل من أحببتهم في الله

إلى وطني الجزائر .. إلى وطني فلسطين .. إلى كل الوطن العربي.





إن الحديث عن النقد المسرحي المغربي هو الحديث عن ما حققه من تراكم نقدي نتيجة لذلك التراكم الغني والمتنوع الذي عرفه الإبداع المسرحي بالمغرب ما أهله ليصبح ضمن ريبرتوار المسرح العربي، فقد كان النقد المسرحي ملاحقا لما أنجز من ممارسات مسرحية مغربية سواء في الكتابة الدرامية أو الإخراج المسرحي أو في السينوغرافيا، ما أنتج رصيد نقدي متنوع الرؤى والآليات والمناهج يعكس قيمة الإنتاج الإبداعي المسرحي المغربي.

ومن هذه الفسيفساء من الحركة النقدية المغربية نجد الكثير من النقاد والباحثين يتجهون نحو معالجة القضايا التي تخص (المسرح من تأصيل وتأسيس وتنظير وحداثة) بنقد يغلب عليه الطابع النظري ما أفاض كأس النقد المسرحي المغربي لذا نجد النقد والتنظير في المغرب قد تلازما كما تلازم النقد والإبداع ليشكل العناصر الثلاثة (الإبداع) النقد، التنظير) ثالوثا للممارسة النقدية المسرحية في المغرب، الشيء الذي جعلنا نستحضره في دراستنا للنقد المسرحي المغربي فلا غنى عنه لاستقراء تجربة النقد المسرحي المغربي من منطلق نقد النقد.

ورغم أن النقد المسرحي في المغرب ما يزال في حالة التأسيس، إلا أن بدايته كانت عبارة عن فسيفساء من المقاربات والقراءات التأسيسية ما جعلنا لا نتعمق كثيرا في الحديث عن المدارس والاتجاهات النقدية الواضحة المعالم، فمن دافع الرهبة أن موضوع النقد المسرحي المغربي موضوع حديث علينا وجديد إذ يمكن اعتباره محاولة من المحاولات الأولى التي تطرقت إليها الدراسات الجامعية الجزائرية كما قد يكون البحث الأول في عمر الدراسات اللأكاديمية الذي تختص في النقد المسرحي المغربي، ولأن الاعتقاد الراسخ في الدراسات اللأكاديمية الذي تختص في النقد المسرحي المغربي، ولأن الاعتقاد الراسخ في

عقول الكثيرين بصعوبة الحديث عن موضوع لازال في طريق التأسيس ألا وهو "النقد المسرحي المغربي" وإذا كان هذا الاعتبار السائد الذين سمعناه حتى من نخبتنا المثقفة فكيف يكون الحديث عن مناهج هذا النقد المسرحي المغربي، وكيف يمكن للأطروحة أن تثبت ذلك ناهيك عن قلة الدراسات الأكاديمية في الوطن العربي والمغرب العربي، ما جعلنا نشعر بالرهبة في المراحل الأولى من البحث الذي وجدنا فيه صعوبة نظرا لقلة المراجع والدراسات، إلا انه بعد احتكاكنا بجلة من الدكاترة والنقاد الممارسين لفن المسرح وارتحالنا المتكرر لبلاد المغرب الشقيق التي كشفنا فيها أسرار العلوم وحب التطلع وعشق المسرح من أهلها وكثرة الباحثين المولعين بالمسرح والنقد ، ذهبت الرهبة وحلقت الرغبة فانغرس في أنفسنا حب البحث والتعمق وزادت لهفتنا في الحديث أكثر عن أي موضوع يتعلق بالمسرح المغربي وبنقده وأعلامه بالخصوص وقد كان لنا الحظ حينما كنا نترقب تواجدهم في كذا مهرجانات وملتقيات عربية في الجزائر والمغرب وتونس لنتفاجأ في مهرجان المسرح العربي الذي نظمته الهيئة العربية للمسرح في الرباط بحضور العديد من النقاد المسرحيين المغربيين، فاغتنمنا فرصة الوجود ومرافقة السؤال الذي كان يحضرنا مع كل ناقد مسرحي مغربي ما جعلنا نتعلق أكثر بالبحث الذي كنا في طور انجازه وجعلنا نحبه أكثر، كما أن معارض الكتب التي نظمت في الجزائر والمغرب وكذا المكتبات والملقيات التي توفرت فيها الكتب التي تدرس المسرح المغربي وتدرس اتحاهاته، أغنت رصيد الكتب الذي تضمنته مكتبتنا الصغيرة التي تحمل موضوع بحثنا هذا، وما زاد البحث قوة مقارنة بالفترات السابقة هي القراءة المتكررة للكتب التي كانت مبهمة في الأول نظرا لأساليب النقاد المسرحين في الكتابة، خاصة في حديثهم عن النقد وعالمه

وطرحهم لمواضيع تتشابك بالأسئلة التي تبحث هي الأخرى عن معنى السؤال، إلا أن التطلع الكثير والدراسة المتأنية وفهم السؤال جعلنا نتوصل ولو بجزء قليل إلى فهم قراءاتهم وكتاباتهم لنواصل في انجاز هذه الأطروحة التي كلما وضعنا عليها حبرا مغربيا من بحثنا النظري والتطبيقي إلا وزدنا تعطشا إلى المزيد، ما جعلنا كل مرة نضبط خطة البحث لنخرج في الأخير بخطة محكمة تتضمن ما توفر عندنا من مراجع وما بحثنا فيه في الميدان وما استنتجناه من مقابلات شخصية، ومنه كان علينا إذن أن نركز على الكتب الأدبية ونعيد النظر فيما كتب عن المسرح المغربي والنقد المسرحي المغربي بالخصوص وعن أعلامه، وفي زحمة من الموضوعات استقر رأينا في الأخير على اختيار "المناهج النقدية المسرحية المغربية - عبد الرحمان بن زيدان - أنموذجا" كواحد من النقاد المتميزين الذي جمعنا به حسر المعرفة والتواصل والبحث العلمي، فطالما كنا نلحظ وجوده المتميز في المهرجانات والملتقيات خاصة التي نظمت بالجزائر التي تعددت زيارته لها حيث تعرفنا به أكثر وقد شجعنا بالاقتناع به كشخصية إنسانية عربية قبل أن نعرفه كشخصية مسرحية ناقدة توفرت فيها صفات ميزناها من خلال كلامه المتزن، وفكره الرزين وحكمته البليغة، ومعرفته العميقة، وثقافته الشامله، وصمته الحاكي، أما كناقد مسرحي فقد حكمنا عليه من خلال كتبه التي توفرت عندنا مجزأة، أي لم نتوفر عليها مرة واحدة بل كل مناسبة كنا نتحصل على مصدر أو اثنين نظرا لندرتها وعدم تواجدها في المكتبات خاصة مؤلفاته القديمة، إلا أن حصرنا الشديد جعلنا نتمكن من الحصول على أغلبها خاصة التي تهم البحث، وبعد تصفحنا لكتاباته النقدية وقعنا في شباك السؤال الاستعماري والرمزي الذي يطرحه في مقدمة كل انطلاقة لكتاباته من خلال مكونه

الثقافي والنقدي المظلل بكيمياء الكتابة النقدية والموضوعاتية التي يخضع فيها الفعل الدرامي للتأويل وللنقد، فأعطى للحوار النقدي قيمته وللقراءة الموضوعاتية اعتبارها، وكان ضمن القضايا المسرحية التي وضع فيها قراءته وعالجها بطرح السؤال الذي در معه الكثير من الأسئلة التي تبحث عن أجوبة لدراسة قضايا المسرح المغربي كالتأصيل، والتأسيس، والتنظير، وسؤال الهوية والأنا والآخر وموضوع التراث.. ألخ، إضافة إلى كتابة مسرحيات أبرز فيها قراءته النقدية وطبقها عليها كالتي وظف فيها التراث "زنوبيا في موكب الفينيق" بغية التأصيل والتأسيس لقراءته النقدية، وكذا "صمت له كلامه" وغيرها من المسرحيات ...، ومنه أصبح البحث يزدادا تشابكا في السؤال كلما طغى عامل السؤال على الكتابات ما زاد في ثقافتنا وفهمنا لمعنى النقد ومعنى السؤال كما زاد البحث عن أخبار الدكتور الناقد وجمع المادة المرتبة لما يقتضيه أسلوب البحث، غير انه ونحن في طريق البحث عن آثار الناقد عثرنا على أسماء كثيرة لشخصيات علمية وأدبية أخرى كانت معاصرة للدكتور الناقد "عبد الرحمان بن زيدان"، ليغنى البحث، بحيث يتسع لحركة نقدية ولجماعة من النقاد يكون الناقد عبد الرحمان بن زيدان واسطة العقد فيهم، فرغم الأبحاث والدراسات النقدية التي تناولت الناقد عبد الرحمان بن زيدان إلا أنها لم توفه حقه من البحث كواحد من أكبر النقاد والكتاب العرب والمغرب خاصة وأنه من الذين قدموا مجهودا لا ينكر للمسرح العربي والمغربي في وقت أصيب فيه الفكر بالتدهور والغطرسة والضعف، في حين أن الناقد عبد الرحمان بن زيدان ومن معه من نقاد استطاعوا أن يسجلوا انبعاث حركة نقدية مسرحية متكاملة بصمت في مسيرتها النقدية

الأدبية والفنية ووضعت أثرا كبيرا على الاتجاهات النقدية ولازالوا يساهمون في إثراء الحركة المسرحية العربية / المغربية بقراءاتهم ونقدهم ومفاهيمهم.

يتميز الباحثون المغاربة بأنهم على صلة دائمة ومتينة بالمدارس النقدية المعاصرة حيث تمكنوا من استثمار منجزاتها إلى حد كبير، كما كانوا دوما على صلة بالإنتاج الأدبي في البلدان العربية فعملوا على تنظيم ملتقيات ومهرجانات وعلى إصدار مجلات وكتب والشيء الذي لفت انتباهنا هي تلك الكتب التي تتضمن تأليف جماعي ما يبرز لنا التآلف والود وحب العلم والمعرفة بين النقاد والكتاب والباحثين ولذلك رأينا من المفيد أن نلتفت إلى ما يكتبه أشقاءنا بالمغرب، وبعد الإطلاع على ما جمعناه من مادة لهذا الغرض تبين لنا أن المادة المغربية أوفر بكثير مقارنة مع البلدان العربية وبلدان المغرب العربي خاصة، ما زادنا ثقة في التقدم بهذه الأطروحة رغم تأخر توفرنا على المادة ورغم ضيق الوقت المحدد، إلا أننا لازلنا نطمح إلى البحث أكثر والى التطرق إلى مواضيع أكثر كنا قد تجاوزناها نظرا لما يتطلبه البحث العلمي، إلا أننا نسعى في المستقبل إلى مواصلة مسيرة هذا البحث، فبدون شك أن هذا العمل البسيط المتواضع هو عبارة عن حجر أساس لبداية انطلقنا فيها راغبين في ذلك إلى صعود سلم البحث والمعرفة متطلعين إلى المزيد لمعرفة أسرار هذا العالم الجميل والكبير، عالم المسرح، فقد ظل الإحساس بعظم المسؤولية الملقاة على كاهلنا يؤرقنا، ورغم صعوبة المخاطرة في مجال النقد ومخاطرتنا بنقد النقد إلا أن التجربة كانت فريدة من نوعها رغم المشقات التي تعرضتنا أثناء مراحل البحث ونحن لازلنا في طور المبادرة والتقدم خطوة خطوة في هذا الجحال، إلا أن الجميل في هذه الرحلة هي المغامرة الممتعة التي أخذتنا نحو التطلع والمعرفة والاكتشاف والإحساس بالثقة وبالمسؤولية وما يزيد عن ذلك حب هذا الكون المسرحي والنقدي خاصة.

ولعل كل طريق كنا نسلكه في أي قراءة نقدية مغربية كان عامل السؤال يواجهنا لذا طرحنا عدة أسئلة في هذه الأطروحة فكانت أسئلتنا كالتالى:

- كيف واكب النقد المسرحي المغربي ذلك التراكم الإبداعي المسرحي المغربي ؟
- هل حقق النقد المسرحي المغربي ما يكفي من هذا التراكم ليكون مادة نقد ؟
- كيف كانت طبيعة التفاعلات بين تلك التحولات الفكرية والثقافية والسياسية في الجامعة المغربية والخطابات النقدية المتصلة بالأجناس التعبيرية المختلفة ؟
- ما مدى الإسهامات التي قدمها النقاد المسرحيين المغربيين في الحقل النقدي المسرحي؟
  - هل استطاع النقد المسرح الأكاديمي أن يفرض نفسه في الساحة النقدية المغربية ؟
  - ما هي القضايا التي حظيت باهتمام النقاد المسرحيون وكيف كانت رؤاهم النقدية؟
    - ما هي المناهج النقدية التي تمت بها مقاربة الخطابات المسرحية ؟
    - متى يكون المنهج النقدي المسرحي صالحا لمقاربة هذه الخطابات ؟
- كيف وظف الناقد المسرحي المغربي المنهج النقدي ، هل اقتصر على منهج واحد، أم وظف عدة مناهج في مقاربته للخطاب النقدي ؟
  - ما هي أبرز المقاربات النقدية المسرحية التي ميزت النقد المسرحي الأكاديمي المغربي؟

وللإجابة عن كل هذه الأسئلة سنقف في هذا البحث محاولة منا أن نضع النقاط على الحروف وأن نقرب ونوضح للقارئ ما كان مبهما في النقد المسرحي المغربي والنقد

المسرحي الأكاديمي خاصة ولأن لهذا الأخير السمة الغالبة، كما أن النقد المسرحي الجاد المسرحي الخامعي لذا كان من المناسب الوقوف عليه ورصد معالمه وخصائصه، وقبل التطرق إلى هذا النقد كان لا بد أن نشكل منهجية لهذا البحث الأكاديمي كما تلزم العادة.

ولتأخذ الخطة مجراها كانت وجهة نظرنا بالنسبة للمنهج المناسب للبحث وحتى لا نقع في الالتباس والإسقاط المتعسف ارتأينا اختيار منهج واحد يناسب فصلا من الفصول أو مبحث من المباحث المقدمة فكان اعتمادنا استقرائي لمقاربة لا تتقيد بمنهج واحد وينفتح على كل المناهج النقدية والتيارات المسرحية كما ينفتح على التاريخ والانتروبولوجيا والفلسفة وهو ما يعرف به "نقد النقد"، فلما كان النقد في حد ذاته ملحقة للمنجز الإبداعي، فالبحث الذي نقدمه هو ملاحقة للملاحقة النقدية الأولى لندرك إدراك العملية المسرحية المقروءة.

وفي ظل هذا التوجه عمدنا إلى تقسيم البحث إلى ثلاثة فصول تفتتح بمدخل عنوناه به "المرجعيات الغربية وأثرها على الممارسة النقدية" لنتوصل إلى معرفة مدى تأثير المرجعيات الغربية على الممارسة النقدية لنعطي لمحة عن هذا المسرح وكيفية تشكله انطلاقا من تعريف الظاهرة المسرحية لننتقل إلى قضية المنهج الذي يقرأ هذه الظاهرة المسرحية ثم إلى إيجاد أثر المرجعيات الغربية على النقد المسرحي المغربي.

فخصصنا الفصل الأول لدراسة المسرح المغربي منذ بدايتة وركزنا على أهم المراحل التي مر بحا بمواكبة النقد المسرحي فوسمناه بالعنوان التالي: "المسرح المغربي بين النقد والتنظير" والذي احتوى بدوره على أربعة مباحث تدرجت على النحو التالي:

المبحث الأول وقد أخذ عنوان "البدايات الأولى للمسرح المغربي" فكان لا بد من الحديث عن التجربة المسرحية المغربية تاريخيا انطلاقا من تلك الأشكال ما قبل/ المسرحية وتأثير الفرق الثقافية الشرقية على الحركة المسرحية المغربية و عامل الاقتباس كبداية أولية للممارسة المسرحية، أما في المبحث الثاني فتطرقنا إلى تلك المحاولات التأصيلية في الوطن العربي فعنوناه بـ "محاولات التأصيل في المسرح العربي" لنقف في العنصر الأول على إعطاء لمحة عن المسرح المغربي وعلاقته بالتراث ثم انتقلنا الى الحديث عن التنظير برؤى نقدية والتنظير في المسرح العربي وفي المبحث الثالث وقفنا على أهم مرحلة مربها المسرح المغربي بمواكبة النقد ألا وهي مرحلة التنظير للمسرح المغربي فعنونا هذا المبحث بالمحاولات التأصيل في المسرح المغربي" فذكرنا تلك المحاولات التنظيرية والتأسيسية للمسرح ابتداء من "المسرح الاحتفالي" مرورا "بمسرح النقد والشهادة" وانتهاء "بالمسرح الثالث" وفي المبحث الأخير والذي كان مبحثا ملما لما تقدم وهو أساس الأطروحة فوسمناه بـ "النقد المسرحى المغربي" لنقف في أول عنصر منه على مفهوم "النقد المسرحي"، ثم ذهبنا إلى ذكر مراحل تطور النقد المسرحي في المغربي ثم انتقلنا الى جانب السيميولوجيا وقراءة المسرح وأخيرا تقديم ببليوغرافيا للمقاربات النقدية المسرحية الأكاديمية في المغرب، حيث لم نتعمق في كل المقاربات واكتفيا بذكر أهم المقاربات النقدية والكتب المقدمة في كل مقاربة لنأخذ النماذج النقدية الأكاديمية الأكثر أهمية ونعمق في مقاربات هذه النماذج في الفصل الثاني ، ولأن الناقد الأكاديمي يمثل الثقافة المسرحية تمثلا جيدا، من خلال ثراء أفكاره وإبداعاته وتنوع مجالات اهتماماته الدراسية المتعددة والمتنوعة في التنظير والمقاربات النقدية ارتأينا أن نتوقف عند ثلاث نماذج نقدية

مسرحية أكاديمية تمثل النقد المسرحي المغربي، وهي نماذج لآرائها وزن خاص، حول الوضع الراهن للنقد المسرحي بالمغرب فعنوانا هذا الفصل بـ "أعلام الخطاب النقدي المسرحي المغربي" فاخترنا كل من الناقد الدكتور"حسن المنيعي"، والناقد الدكتور "محمد الكغاط" والناقد الدكتور "مصطفى رمضاني" لنقسم الفصل الثاني إلى ثلاث مباحث تمثل النقد المسرحي الأكاديمي، ومنه يمكننا اعتبار أن البداية الحقيقية لظهور النقد المسرحي الجاد ترجع لفترة السبعينات التي فجر فيها "الدكتور الناقد حسن المنيعي" النقد من خلال كتابه أو رسالته "أبحاث في المسرح المغربي" والذي يرجع له الفضل في تأسيس النقد المسرحي وإدخاله للحرم الجامعي لذا خصصنا المبحث الأول من الفصل الثاني لاجتهادات الناقد "حسن المنيعي" وإسهاماته في إثراء الحقل النقدي فعنوناه بـ "الدرس النقدي الجامعي عند الناقد حسن المنيعي" ولأنه كما يسميه البعض الأب الشرعى للنقد المسرحي المغربي، حيث قسمنا هذا المبحث إلى خمسة عناصر تطرقنا في العنصر الأول إلى المقاربات النقدية عند حسن المنيعي لنضع قراءة ثانية لقراءاته النقدية أو بمعنى آخر لنقدم ملاحقة ثانية لملاحقته النقدية من خلال كتاباته لنكتشف كيف قرأ الناقد المسرح المغربي وما هي المقاربات التي قارب بها هذا المسرح والمناهج النقدية التي وظفها في قراءته لننتقل إلى العنصر الثاني والذي تطرقنا فيه إلى دور الناقد حسن المنيعى في الجامعة والدرس النقدي الذي قدمه في الحقل الأكاديمي وإسهاماته الكتابية آنذاك أما العنصر الثالث وهو الترجمة عند الناقد حسن المنيعي فقد كان هذا الأخير يتميز بكتاباته المترجمة للغة الآخر حيث ساهم في مجال الترجمة في العديد من المقالات والجرائد والكتب أما في العنصر الرابع فتحدثنا عن الثقافة الغربية والعربية عند الناقد التي تميز بها ن خلال انفتاحه على المعارف والمناهج الغربية وفي العنصر الأخير تحدثنا عن القراءة الشمولية عند الناقد حسن المنيعي وهي قراءة تميز بها الناقد ولعل هاته الخاصية لا يتصف بها إلا الناقد الحقيقي.

أما في المبحث الثاني فقد وقفنا عند رجل فنان كرس حياته لخدمة الفن الدرامي على مستوياته تأليفا وممارسة ونقدا وهو الناقد المبدع "محمد الكغاط" فكتاباته النقدية تعتبر رحلة سفر فنية تجول بنا عالم المسرح، فتجعلنا نعيش جمالياته وتحركنا في متحركاته من خلال كتابة فنية واعية ترتكز على منهج مبسط للقضايا والظواهر، بطرح تساؤلي منطلق من ذات ناقد متشبع بالثقافة المسرحية ومقتنع به وعاشق له كما تشهد كتاباته النقدية، ونركز بالضبط على كتابه "المسرح وفضاءاته" الذي اتضحت فيه معالم النقد عند الناقد محمد الكغاط من خلال القسم الثالث من الكتاب الذي وضع فيه قراءة دراماتورجية ومن هذا المنطلق ارتأينا أن نعنون المبحث بالقراءة الممسرحة عند الناقد محمد الكغاط" فقسمنا هذا المبحث إلى أربعة عناصر فأعطينا العنصر الأول عنوان " العملية الدراماتورجية في الخطاب المسرحي" لنقدم كعنوان "التحليل الدراماتورجي عند محمد الكغاط" في العنصر الثاني وننتقل بعدها إلى العنصر الثالث في حديثنا عن التجريب القرائى لمسرحية "سهرة مع أبى خليل القباني" التي حللها تحليلا دراماتورجيا من خلال نفس الكتاب "المسرح وفضاءاته" لننتهي في العنصر الأخير إلى المنهج الذي اعتمده الناقد محمد الكغاط في قراءته للمسرح.

وفي المبحث الثالث تطرقنا إلى نموذج آخر من النماذج الأكثر حضورا في النقد المسرحي، وبخاصة في الجهة الشرقية، وهو نموذج نقدي مسرحي أكاديمي والأكثر حضورا

في تأسيس فعل القراءة وفعل الكتابة الدرامية في مدينة وجدة أو في الجهة الشرقية عامة ألا وهو الناقد الدكتور "مصطفى الرمضاني" حيث احترنا "الخطاب المسرحي النقدي عند الناقد مصطفى رمضانى" كعنوان موسوم لهذا المبحث ففصلناه في ثلاث عناصر، فمن خلال كتابه المشهور: (الحركة المسرحية بوجدة: من التأسيس إلى الحداثة)، حيث نجد الناقد مصطفى رمضاني ينطلق من تاريخ المسرح بوجدة منذ بداياته بتقديمه ذاكرة التجربة المسرحية بوجدة من سنة 1907 إلى سنة 1995 ارتاينا أن يحمل العنصر الأول من هذا المبحث عنوان "الناقد مصطفى رمضانى والتأريخ للحركة المسرحية بوجدة "ولعل الناقد نفسه كان مهتما بقضايا التنظير في المسرح المغربي وبالاحتفالية بالخصوص حيث كان من أشد المدافعين عليها، فوضعنا لهذا الموضوع جزءا من البحث تمثل في العنصر الثاني حيث عنوناه به "الناقد مصطفى رمضاني والتنظير للاحتفالية" فعرفنا فيه مصطلح التنظير، وكذا الاحتفالية، وممارسته النقدية في هذا الجانب ومدى دفاعه عن هذه النظرية (الاحتفالية) لننتقل إلى ا**لعنصر الثالث** ونقدم المنهج النقدي المعتمد في قراءة الناقد مصطفى رمضاني لنعطيه عنوان "المنهج النقدي عند الناقد مصطفى رمضاني".

أما الفصل الثالث وهو الفصل التطبيقي في الأطروحة والذي اخترنا فيه نموذجا متميزا ألا وهو الدكتور "الناقد عبد الرحمان بن زيدان" كانموذج لدراستنا التطبيقة فوسمنا هذا الفصل بـ" الناقد عبد الرحمان بن زيدان – انموذجا –" فقسمنا هذا الفصل إلى أربعة مباحث، حيث عنونا المبحث الأول بـ" الناقد عبد الرحمان بن زيدان وقراءة المسرح" فتطرقنا في هذا المبحث إلى كيفية قراءة الناقد للمسرح مبرزين

أهم ما تتميزت به قراءته انطلاقا من السؤال النقدي الذي يضعه دائما مدخلا لكتاباته، ثم انتقلنا في المبحث الثاني إلى "مفاهيم وأسس قراءة المسرح عند الناقد بن زيدان" لنمر إلى القراءة المنتجة وقضية المصطلح، وقضية المنهج أما في المبحث الثالث فكان حديثنا عن "قضايا التجريب المسرحي" التي عالجها الناقد في مقاربته انطلاقا من إشكالية التأسيس المسرحي كما تطرقنا الى خطاب التجريب ومساءلته للمسرح العربي، لتأخذ قضايا التنظير المسرحي حقها في المبحث الأخير لنعرف كيف نظر الناقد الى قضية التنظير وفضلا على ذلك فقد أضفنا قراءة تطبيقية لمسرحية "زنوبيا في موكب الفينيق" كتجربة تأليف قدمها الناقد موظفا فيها التراث بكتابة واعية، وأخيرا وكأي الفينيق" كتجربة الأطروحة بخاتمة تضمنت أهم النتائج التي توصلنا إليها من خلال هذه الدراسة النقدية التي نتمنى أن تشفع لنا، ولا بد لأي باحث أن يصيب ويخطئ أثناء مراحل بحثه فإن تعثرنا فحسبنا أنّنا حاولنا ونسأل الله الفوز بالأجرين إن أصبنا.

وفي ختام هذه المقدمة نشكر الله على نعمة الصحة والعقل ونعمة البحث العلمي التي مدها لنا آملين أن يبارك الله لنا في هذا المجهود المتواضع من البحث كما نتقدم بالشكر الجزيل والامتنان للأستاذ الدكتور "ادريس قرقوى" الذي كان له الفضل الكبير لما وصلنا إليه من مستوى، كما نشكر له انتصاره الدائم للبحوث الأكاديمية التي تُسخُر جهودها لخدمة المسرح العربي والمغاربي إبداعاً ونقداً، كما نتقدم بالشكر للدكاترة المناقشين لنا والذين تكلفوا عناء القراءة والسفر من أجل ان يقرأوا لنا ويصلحوا ما يتوجب إصلاحه نذكر الدكتور الدين الهناني، الدكتور عبد القادر قندسي والدكتور عزوز بن عمر والدكتور لخضر منصوري والدكتور بوعلام ميباركي والشكر لأهل المغرب

والأساتذة المغربيين الذين استقبلونا أحسن استقبال ونحص بالذكر الدكتور عبد الجيد شكير والدكتور عبد الرحمان بن زيدان وأصدقاؤنا وإخواننا في المغرب ولكل من تمنى لنا التوفيق في العمل وشجعنا ووقف معنا بالتوجيهات والإرشادات والكتب ومن ساعدنا ولو بالدعاء والشكر الكبير للأهل والأساتذة ولكل من علمني حرفا منذ أن فتحت عيناي على الدراسة فكان لهم الفضل في تعليمي وتثقيفي وتشجيعي لصعود سلالم العلم.

علواني فاطمة أبريل 2016



### تمهيد:

ترتبط منطلقات الممارسة الإبداعية بالتجربة الإنسانية، ويعد المسرح أحد أقدم الأشكال التعبيرية التي مارسها الإنسان واتخذه وسيلة ليعبر من خلاله عن تطلعاته اتجاه الحياة ومتغيراتها، حيث يحاول نقل تجاربه ليعكس مستواه الفكري والاجتماعي وهو ممارسة طقوسية، كما يشير الناقد يونس الوليدي: (إنها طقوس تمارس في أحد آخر الأمكنة التي لازال بإمكان الإنسان أن يمارس فيها إنسانيته) أ.

لقد وجد المسرح لتقييم الواقع الإنساني ومحاولة معالجة قضايا الإنسان من زاوية نقدية، مخاطبا الوجدان الشعبي متمثلا مواقفه وحالاته، إذ لطالما اعتبر المسرح أكثر الفنون تجسيدا للحياة الجمعية الحية، والأكثر تعبيرا عن التمزق الإنساني، والأقرب إلى الوجدان الجماعي، وبما أن المسرح هو محاكاة للعالم، فإن فهمه يتطلب خطابا معرفيا واصفا وعالما يستقرأ دلالاته وخباياه، كما أن الظاهرة المسرحية ترتبط بالعديد من الفنون، ومجالات الإبداع الرحبة، ففي المسرح نجد التشكيل، والرقص، والموسيقي، والأدب... والعديد من فنون التعبير الأخرى وقد عرفت لفظة المسرح دلالات عدة عبر التاريخ الإنساني، تتأتى من خلال تنوع وتعدد النظرة إلى هذا الفن، إذ استخدمت كلمة مسرح للدلالة على شكل من أشكال الكتابة، (ويعتبر أرسطو فنون الشعر التي تقوم على المحاكاة كالملحمة والتراجيديا قادرة على تحقيق المحاكاة من خلال الفعل، وقد كان

الإنسانية بتطوان، ط1 2002 ص 31 .

ذلك وراء النظرة التي تحكمت لفترة طويلة بالنقد الغربي حيث اعتبر المسرح جنسا من الأجناس الأدبية)1.

تشكل المحاكاة الأرسطية أولى التنظيرات الفعلية للمسرح، إذ قسم أرسطو العمل الدرامي إلى نوعين أساسيين هما التراجيديا والكوميديا، (فعرف التراجيديا على أنها محاكاة لفعل جاد وتام في ذاته، له طول معين في لغة ممتعة لأنها مشفوعة بكل نوع من أنواع التزيين الفني، كل نوع منها يمكن أن يرد على انفراد في أجزاء المسرحية، وتتم هذه المحاكاة في شكل درامي لا في شكل سردي، وعرف الكوميديا على أنها محاكاة لأناس أردياء أي أقل منزلة من المستوى العام، ولا تعنى الرداءة هنا كل أنواع القبح، ويمكن تعريف الشيء المثير للضحك بأنه الشيء الخطأ أو الناقص الذي لا يسبب للآخرين ألما أو أذى، ولنأخذ القناع الكوميدي المثير للضحك مثالا يوضح ذلك، ففيه قبح وتشويه ولكنه لا يسبب ألما عندما نراه)2. وهذا ما أدلى به الدكتور إبراهيم حمادة في تعريفه للدراما على أنها (كلمة يونانية الأصل Dran ومعناها الحرفي يفعل، أو عمل يؤدي، ثم انتقلت الكلمة من اللغة اللاتينية المتأخرة Drama إلى معظم لغات أوربا والكلمة تعنى مدلولين، أولا، النص المستهدف عرضه فوق خشبة المسرح أيا كان جنسه، أو لغته، ويتقلد أدوار شخصياته ممثلون يقومون بتأدية الفعل ونطق الكلام، أما المدلول الثاني فالدراما تعنى المسرحية الجادة ذات النهاية السعيدة أو الأسيفة، والتي تعالج مشكلة هامة علاجا مفعما بالعواطف، على أن لا يؤدي إلى خلق إحساس مأساوي) $^{3}$ .

<sup>1 -</sup> ينظر، حنان قصاب، ماري إلياس، المعجم المسرحي، مفاهيم ومصطلحات المسرح وفنون العرض، مكتبة لبنان ناشرون، ط1، 1997، ص 422.

<sup>.88</sup> مصرية ، ص، الشعر، ترجمة الدكتور إبراهيم حمادة، مكتبة الأنجلو مصرية ، ص،  $^2$ 

 $<sup>^{-3}</sup>$  إبراهيم حمادة، معجم المصطلحات الدرامية والمسرحية، دار المعارف، 1985، ص $^{-3}$ 

### 1- مفهوم الظاهرة المسرحية:

لقد تعددت معاني هذه الكلمة في أوربا مع تجدد العصور من الحضارة اليونانية إلى الرومانية، فالقرون الوسطى فالعصر الحديث ما أدى إلى تعدد المدارس والرؤى، بل وتفرعت العديد من التنظيرات والنظريات للمسرح، من المحاكاة الأرسطية إلى التغريبية إلى المسرح الفقير إلى مسرح القسوة إلى ما بعد الدراما، وتعددت النظريات بتعدد فنون العرض المسرحي والسياقات التاريخية التي تحكمت في إنتاجه، وظل الأفق الذي تحكم في هذه الاجتهادات الوصول إلى نظرية جامعة، وإطار منهجي ومعرفي قادر على بلورة مفهوم الظاهرة المسرحية.

وإجمالا يقسم ماري كلود هوبير تاريخ تشكل الظاهرة المسرحية إلى أربعة مراحل أساسية، المرحلة الاغريقية والمرحلة الكلاسيكية ومرحلة الدراما والمرحلة المعاصرة، هذه المراحل التي توازي سياقات مجتمعية عرفت حضور ديمقراطية أثينا، وملكية مطلقة ومرحلة ثورية انتهاء بالمرحلة المعاصرة) وضمن هذا السياق شهدت المقاربة للظاهرة المسرحية تنوعا، من تحليل النص الدرامي، إلى الفن والتمثيل إلى جمالية التلقي، ثلاث مقاربات أساسية تحكمت في تشكل المسرح عبر مساره التاريخي الطويل، وتنجه الباحثة والناقدة أن أوبرسفيلد إلى اعتبار صعوبة قراءة المسرح، نظرا لطبيعته الداخلية معتبرة (أننا نتفهم الصعوبات النظرية التي تواجهنا، ليس فقط لأن سيميائية المسرح شفافة وخادعة، ولكن نظرا لأن الممارسة المسرحية معقدة وتجعلها في مقدمة المواجهات مع الأنتروبولوجيين والتحليل النفسي واللسانيات والسيميائيات والتاريخ)2.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- Marie claude Hubert, les grandes théories du théatre, Ed. Armand colin, paris, 1998,p7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> – Anne Ubersfeld .lire le theater 1, edition berbini, 1996, p7.

وفق هذا المنحى يطرح السؤال هل يجب التخلي عن قراءة المسرح ؟ أو مقاربته، كما فعل كثيرون في مراحل تاريخية معينة، كشكل أدبي؟

تقدم أوبرسفيلد مفاتيح أولية لطرق وأساليب مقاربة المسرح، إذ تطمح الى رهان استقرائي يروم تحديد سنن القراءة والتي يمكن، ليس فقط، إضاءة الممارسة النصية ولكن توضيح العلاقات التي توحد هذه الممارسة والتي تتطور الى ممارسة التمثيل أ)، وتنتهي أوبرسفيلد الى أن المسرح فن معقد، وهو ما يوازي تصور ناقدة أخرى، متخصصة في الجماليات المسرحية، هي كاترين نورغيت، والتي تشير الى (أن الخطاب حول الفن لا يفترق عن النظريات التي قاربت الفن من كليته، فالجماليات الحديثة تحاول أن تتجه الى أبعد من خطابات الجماليات، إذ تشمل الأشياء والموضوعات والأشكال بشكل يتعامل مع الفن كممارسة ضمن الممارسات الفنية، في أبعادها التاريخية والاجتماعية والسياسية والايديولوجية).

ومن جهة أخرى تتساءل كاترين نوغريت ماهو المسرح؟ إذ تعتبر الجواب مختلف بحكم طبيعة الظاهرة المسرحية والتي تقوم على مواجهة بين النص والعرض، لذلك تشكك الناقدة في كون تعريف المسرح ظل تاريخيا رهين بأحد تفريعاته وأحد مكوناته، مرة من خلال النص الدرامي، ومرة أخرى من خلال العرض، والحال أن التعريف كما تحدده، نوغريت، يجب أن يرتبط بكليته، وهو السر الذي جعل تعريفات المسرح تختلف وتتغير تاريخيا ضمن سياقات مختلفة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - Ibid p7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - Catherine Naugrette. L'esthétique théâtrale, Arnaud colin, 2010, p9

وعلى هذا الأساس، تنبع الحاجة الى خطاب جمالي قادر على تجاوز هذه المنظورات التي ارتبطت، ومن خلال مدارس واتجاهات، بالبعد النصي "الأدبي" وبالبعد الركحي "البصري"، في أفق تشكل خطاب مستقل، يؤشر من جهة على شعرية النص، ومن جهة ثانية على نظرية العرض وهو ما سيستجيب وفق هذا المنظور، الى ما تعبر عنه الناقدة الجمالية نورغيت، بجماليات المسرح تستقي سماتما العامة من تمحيص دقيق لجل الخطابات التي تشكلت سابقا حول المسرح من الإغريق الى اليوم، إذن، لا يمكن أن نجد نظرية كونية للمسرح، أو على الأقل نظرية شاملة تمكننا أن نقارب الظاهرة المسرحية في استقلالية تامة على باقي الفنون الأخرى. ومن هنا، قدرة الظاهرة المسرحية على استدعاء مفاهيم ونظريات من جميع العقول الإنسانية، حتى أصبحت السيميولوجيا السرعية التي تساهم في فهمنا للظاهرة المسرحية.

# 2- قضية المنهج وتنوع قراءة المسرح:

زئبقية مفهوم المسرح جعل من سؤال قضية المنهج لقراءة الظاهرة المسرحية من الإشكاليات الحاضرة بقوة في الخطاب النقدي، بل صاحبت مسألة تنوع قراءة المسروتة عبر العصور، وأصبح المسرح يرتبط ضمن وتعدد قضايا المنهج تشكل الممارسة المسرحية عبر العصور، وأصبح المسرح يرتبط ضمن مسار تشكله بجزء مهم من الحراك المجتمعي والجمالي للسياق الذي تتحرك فيه الممارسة المسرحية، ولا يمكننا أن نجد تأكيدا جزافيا لقضية المنهج والقراءة ضمن فرادة معينة، أو نموذج كوني محدد، بل لقد استطاع المسرح أن يبني جزء مهما من إشكالياته النظرية والمعرفية في خضم هذا التجاذب بين مدارس واتجاهات ونظريات تراكمت عبر العصور من خلال ما أفرزته الممارسة المسرحية.

يشير الناقد حسن عطية إلى (أن المسرح ظاهرة اجتماعية، وليدة احتياج جمعي يتطلب حدوث هذه الظاهرة ويطورها في الاتجاه الذي يريده أ)، وهو ما يفيدنا في تأكيد عدم قدرة المسرح على بلورة منهجا فريدا يستطيع من خلاله الناقد أو الباحث استخلاص ترسانة محددة من المفاهيم القادرة على استقراء فعلى للظاهرة المسرحية، ولعل انتقال هذه الأخيرة، من السياق المسرحي إلى سياق أكثر انفتاحا على مختلف الخطابات هو السياق الثقافي، أفضى إلى تحول الاهتمام بالمسرح ضمن تفاعله مع خطابات أخري. يعتبر المسرح فنا مركبا، وهو ما يجعله حاضنا للعديد من الخطابات والأشكال الفنية المتعددة، لذلك يشير الناقد محمد فراح أن هذا (التنوع والتعدد الفني واجه النقد المسرحي في البداية مجموعة من المشاكل المنهجية تمثلت في كيفية التوفيق بين كل هذه الأشكال الفنية، وفي البحث عن مناهج نقدية ملائمة $^2$ )، وحين نقوم بحصر أهم الاتجاهات والنظريات التي عرفها المسرح الغربي، على امتداد مساره الطويل، تنكشف أمامنا بعضا من أهم القضايا التي ارتبطت بسؤال المنهج وتنوع القراءة المسرحية، خصوصا عندما يتعلق الأمر بتناول المسرح عبر مسارات تشكله الطويل.

ولعل الصراع الذي شهده المسرح بعلاقته بالأدب، وحصر الظاهرة المسرحية داخل الخطاب الأدبي، تجيب على جزء من هذا الإشكال المزدوج، ومع تطور الظاهرة المسرحية (بدأت تتبلور بعض الدعوات والمناهج النقدية التي تشير الى ضرورة التخلص من سلطة اللغة، وتلح على ضرورة الابتعاد عن مفهوم أدبية المسرح وإحداث طلاق نفائي بين ظاهرة المسرح والأدب<sup>3</sup>)، فالوعي باستقلالية الظاهرة المسرحية بدأ يترسخ من

<sup>1-</sup> حسن عطية . المسرح العربي هل تعرف هويته؟" كتاب العربي . المسرح العربي مسيرة تتجدد/ جماعي. (87) يناير 2013 ص10.

 $<sup>^{2}</sup>$  عمد فراح. المسرح المغربي: بين أسئلة الكتابة الابداعية والممارسة النقدية، دار الثقافة ط $^{2000/1}$ . ص $^{2}$ 

<sup>3-</sup> محمد فراح. المسرح المغربي، المرجع السابق ص 23.

خلال الوعي بإدراك الظاهرة المسرحية وخصائصها الفنية والجمالية، ومن خلال تمييز الخطاب المسرحي عن باقي الخطابات، خصوصا الأدبي.

إن النقد المسرحي (أصبح اليوم لا يعتمد على منهج واحد، بل نجده يأخذ من هذا العلم أو ذاك المواضيع والمناهج التي تتلاءم مع الخصائص الموضوعية للفن المسرحي ومع التصورات الجديدة التي أصبحت تنظر إليه كفن مستقل أ)، هذا التطور ساهم بشكل لافت في تطور الخطاب العالم حول المسرح، وأعطى للجوانب المتعلقة بالمنهج وبالجانب الاستقرائي غنى ساهم في بلورة نظريات نهلت من العلوم الإنسانية على الخصوص، وتشكل "الدراماتورجيا" أحد أهم الصياغات النظرية المهمة اليوم، وهي التي وسمها باتريس بافيس (بتقنية (أو شعرية) للفنون المسرحية التي تسعى الى وضع مبادئ بناء المسرحية 2).

وإذا كانت الدراماتورجيا الكلاسيكية تحيلنا على "شعرية "أرسطو" وكل الأشكال المسرحية المغلقة التي تقوم نصوصها على تماسك داخلي)<sup>3</sup>، فإن الدراماتورجيا الحديثة انفتحت على كل الفرجات المسرحية في تعدد ما تطرحه من رؤى وأساليب وصيغ وقوالب إخراجية، وانتقل الاهتمام من أدبية المسرح إلى الإخراج المسرحي الذي هيمن على الخطاب المسرحي، وأعاد لسلطة المخرج حضوره وحرر الدراماتورجيا من كل تنميط وفسح المجال أمام تعدد الظاهرة المسرحية وتنوع أساليبها، هذا السياق من التطور الذي عرفته الممارسة النقدية بمرجعياتها الغربية إلى اليوم، يجيب في جزء منه، على إشكالية عرفته الممارسة النقدية بمرجعياتها الغربية إلى اليوم، يجيب في جزء منه، على إشكالية

 $<sup>^{-1}</sup>$  المرجع نفسه، ص  $^{-2}$ 

<sup>2-</sup> باتريس بافيس "الدراماتورجيا، وما بعد الدراماتورجيا" ضمن كتاب، الدراماتورجيا الجديدة الأشكال الخاصة بطلائع الألفية الثالثة، ترجمة وتعليق خالد أمين وسعيد كريمي، منشورات المركز الدولي لدراسات الفرجة - ط1،2014 - ص 12.

 $<sup>^{3}</sup>$  حالد أمين وسعيد كريمي الدراماتورجيا الجديدة الأشكال الخاصة بطلائع الألفية الثالثة – كتاب جماعي منشورات المركز الدولي لدراسات الفرجة – ط2014/1 – ط42

غياب نظرية مسرحية تحدد بنائها الخاص بمفاهيمها ومصطلحاتها، وتقعد ضمن منظورها العلمي والمعرفي للمسرح.

ويعد النصف الأول من القرن العشرين، مرحلة تشكل (وعي علمي بالممارسة المسرحية بالغرب، من مؤشرات هذا الوعي إدماج أطروحة العرض ضمن خطاب التجريب، وتأسيس ترسانة نظرية ومفاهيمية جديدة مرتبطة بنص العرض)1.

ان التحرر من سلطة "النص" وديكتاتورية المؤلف كانت مدعمة بالنظرية الفلسفية، إذ أن بلورة هذا الوعي الجديد به "سلطة العرض" تشكل وتزامن (مع انتعاش الخطاب الفلسفي بنظريات تلتقي على اختلاف تياراتها ومصادرها الايديولوجية والفكرية عند فكرة رفض أي حقيقة مطلقة)<sup>2</sup>.

وهناك نماذج كثيرة من الاجتهادات الغربية نذكر منها اجتهادات كل من جوردن كريج واودرلف أبيا وبريخت وستانسلافسكي فقد (شكلت اجتهادات جوردن كريج وأبيا مثلا، نموذجا لاستراتيجية تحرير الخطاب المسرحي من سلطة الأدب، كما كان لاجتهادات ستانسلافسكي وبريخت الأثر العميق على مسار المسرح الغربي من خلال طرائق إعدادهما للنص الدرامي، حيث بني كل منهما أسلوبه وفقا لكتابة جديدة للنص المسرحي)<sup>3</sup>، وتحولت "مسرحة المسرح" الى فكرة وأفق للكثير من اجتهادات المسرحيين، طوروا من خلالها أساليبهم ورؤاهم الإخراجية، ابتداء من بريخت لبروك لكانتور، لشاينا، لأرطو.. الخ ،كما شكلت مقترحاقم الدراماتورجية تحولا ومنعطفا جديدا في تاريخ الممارسة المسرحية، وهذا ما نبه به الناقد حسن المنيعي إذ أصبح

 $<sup>^{1}</sup>$  - محمد أبو العلا. "المسرح المغربي من النقد الى الافتحاص". مكاتب ابن حلدون بني ملال، دار التوحيدي - ط $^{2010}$ . ص $^{10}$ .

 $<sup>^{2}</sup>$  – المرجع نفسه، ن ص.

<sup>3 -</sup> محمد أبو العلا ."المسرح المغربي من النقد الى الافتحاص". مرجع السابق. ص 12.

(التأريخ للمسرح الحديث هو تأريخ لخطاب متمركز بامتياز حول العرض) ، فإشكالية المسرح الغربي قد تبلورت فعلا وبشكل واضح في كتابات المخرجين لا في كتابات المؤلفين الدراميين.

يعرف الدكتور جبور عبد النور المسرح حسب ما ورد في معجمه الأدبي بأنه (يعالج المسرح الموضوعات الشائعة في الفنون الأدبية الأخرى، وبخاصة القضايا المتعلقة بطبيعة الإنسان، وما يصدر عنه من أفعال، وما يعتمل في داخله من مشاعر وأحاسيس وأفعال، ويفرض في هذه القضايا على اختلاف أنواعها، أن يكون لها أصداء وترجمات خارجية قابلة للإظهار على المسرح. وقد تطور المسرح شعريا تم الى أصبح نثريا، وفي المسرحية فإن الأشخاص وحدهم يقومون بالعمل المتحلي من خلال طباعهم، والمترجم عنه أقوالهم ومواقفهم، وليس فيها شيء من السرد الموضح، أو الممهد أو الملخص، بل كل ما نتوصل كل ما تتوصل إليه هو ما نستنتجه من الحوار، أو الممهد أو الملامح أو النبرات، أو تفاصيل المسرح وزخارفه، فيرتكز الانتباه في الشخصيات التي تتعارض وتتناقض أو تتوافق، ومع ذلك فإن الشعور الذي نحس به هو أنه ما نراه أمامنا هو الحياة، أو جزء منها، وهذا ما يميز المسرح عن سواء من الفنون الأدبية الأخرى<sup>2</sup>).

هل يمكن الحديث عن مفهوم للمسرح كمفهوم محدد، يشير الناقد سالم اكويندي (أن الإجابة بنعم سيكون اختزالا لمفهوم المسرح بذاته، مادام مفهومه هذا لا يعطي ذاته بمثل هذه الرغبة في التحديد. وكأن التحديدات تكون مدعاة للالتباس

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- المرجع نفسه ، ص 15.

 $<sup>^{2}</sup>$  انظر حيدر عبدالنور، "المعجم الأدبي" دار العلم الملايين/بيروت، ط1، 1979.

الحاصل في المفهوم، في حين يغيب الجانب الموضوعي لتماهي المسرح. كما أن الإضافات لا تعطي مفهوما للمسرح، بقدر ما تتوخى النعت لممارسة من ممارساته المتعددة: المسرح الاغريقي، المسرح الروماني، المسرح العربي.. وكذا المسرح الإليزابيتي، مسرح القرون الوسطى 1).

هذه النعوت والإضافات يعتبرها الناقد اكويندي، ليست نعوتا للمسرح الذي يتضمن جوهره في معطى اللحظة التي وجد فيها ليس إلا، وتنساق العديد من الخطابات والاجتهادات لمنظرين ونقاد وباحثين في اعتبار مفهوم المسرح يشترط بالنسق الفكري والمحتمعي والثقافي لمجتمع ما، من هنا تبرز ملاحظة منهجية أساسية: أن المسرح خاضع للحظات وجوده التي هو (ممارسته كقناعة فكرية وجمالية يفرضها معطى عصرها على المستويين الاجتماعي والثقافي وفي شرطهما التاريخي بما هما تطورا لبناء المفهوم ذاته)2.

المسرح ظاهرة إنسانية بامتياز، وهو ما جعل من المفهوم ينبني ويتجدد باستمرار في ظل حركية بناء متجددة، ويصبح مفهوم المسرح يوازي حراكه الداخلي، يتطور بتطور ممارسيه وحركاته وتجاربه فهو مفهوم يبني نفسه باستمرار دون توقف، ومن ثم توقفنا تجربة كل من سوفوكليس ويوربيس في المرحلة اليونانية، حيث نتج عن مرحلة وعي مشروطة باسلطة المدينة اليونانية، أن تطور المسرح أضحى مشروطا بتطور المعطى التاريخي والاجتماعي للمجتمعات الإنسانية، وحين حدد أرسطو التراجيديا وحصائصها تحولت مع يوربيدس الى مفهوم آخر هو الدراما وهذا ناجم على الجدل الذي قام حينها بين سوفوكل ويوربيدس لمفهومي المسرح.

 $<sup>^{-1}</sup>$  انظر سالم اكويندي "سلطة المسرح" ، منشورات جمعية أسفي للبحث والتوثيق، ط $^{-1}$  ،  $^{-2000}$  ،  $^{-2}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  - المرجع نفسه ، ص 9.

ويعتبر المسرح موقعا متخيلا مرئيا ومدركا بشكل ملموس، كما تشير أوبرسفيلد، حيث (يستمد هذا الموقع في المسرح من عملية الفرجة التي تحمل في طياتها بعدا سيكولوجيا.. وكلمة المسرح هنا ظاهرة مركبة من نص وعرض والتي نجملها في محكي العرض المسرحي) ، إن جزء من تركيبية المسرح يجعلنا ننتبه الى بعض من تركيبية القراءة، وقراءة المسرح على هذا الأساس تتجانس خلاله العديد من النظريات والتي تتجه جميعها الى محاولة الإجابة على جزء من إشكالات التعريف والمنهج والمفهوم.

سيرورة إذن، جعلت من المسرح "ممارسة للكتابة للاسيرورة إذن، جعلت من المسرح المسرحي d'écriture وممارسة للعرض المسرحية التي فجرت مختلف النظريات المسرحية الحديثة الساعية الى تبديد هذا التباين)<sup>2</sup>، كما أنما سيرورة (فكرية وأدبية وفنية تنتج منظوماتها، ومفاهيمها، وجديدها، وكلما أمعن هذا النقد في وجوده فإنه يستحضر بدايات هذه السيرورة التي تبدأ مع الشعريات الكلاسيكية التي أرسى بما أرسطوطاليس أسس هذه السيرورة التنظيرية في كتابه (فن الشعر)).

لقد استطاع النقد أن يفرز منظومات نقدية ومفاهيمية امتحت عمليا، من التطور الذي مس العلوم الإنسانية، وهكذا انفتح الخطاب والتفكير في المسرح على حقول سيميولوجية، ولسانية، وبنيوية، وسوسيولوجية، ونفسية، وأنتروبولوجية.

<sup>1 -</sup> سالم اكويندي "المتخيل المسرحي: مقاربات في العرض المسرحي". إصدارات أمنية للابداع والتواصل الفني والأدبي، ط1/1999. ص 16.

<sup>2 -</sup> لطيفة بلخير . توطئة عن راهن النقد المسرحي العربي ضمن كتاب ."نقد المسرح العربي البوصلة والمرساة" مجموعة من الباحثين من البلدان العربية، منشورات الهيئة العربية للمسرح، الشارثة، ط2012/1، ص 79.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - لطيفة بلخير ، عن راهن النقد المسرحي العربي ضمن كتاب ."نقد المسرح العربي البوصلة والمرساة" المرجع السابق ، ص 38.

يعد المسرح (نظام أنظمة، أو ما يصطلح عليه في أدبيات النقد المسرحي، بأنه فن مركب، مادام يعتمد في مكوناته على مجموعة من الفنون من ضمنها الأدب)، وحين ميز الناقد رولان بارت المسرح عن الأدب باعتبار المسرح "أكثر كثافة في العلامات"، فلأن المسرح انفتح دائما على مجمل الخطابات، مما جعل طابعه التركيبي يضعه ضمن الفنون الأكثر تداخلا لأنظمة الفنون الأحرى، ومادام المسرح يرتبط بفعل المشاهدة، وهو خاصية تميزه عن الأدب، فإن جوهر تحققه يرتبط بفعل "المسرحة la المشاهدة، وهو خاصية تميزه عن الأدب، فإن جوهر تحققه يرتبط بفعل "المسرحة théâtralité".

لكن، وفق هذا المعطى كيف يمكننا تحديد السمات العامة للخطاب المسرحي؟ يشير الناقد سالم اكويندي ، أن الخطاب المسرحي تتحدد مكوناته كما يلي:

- النص المسرحي أو المواقف التعبيرية.
- السينوغرافية وهي المعطيات المبثوثة في النص المسرحي.
- الإخراج المسرحي والذي يعد نظاما عاما وإيقاعا للعرض المسرحي المعتمد على كل هذه الخطابات باعتباره يشكل السياق الخاص لإنتاج الخطاب المسرحي (بالجمع).
  - إننا أمام خطابات مسرحية ولسنا أمام خطاب مسرحي بالمفرد $^{2}$ ).

على هذا الأساس، لا يمكن تحديد طبيعة للخطاب المسرحي، وذلك راجع الاعتبارات تتحكم في عملية الانتقال من النص الى العرض الى التلقي، بالتالي سمة الانتقال وقابلية الحركة، تجعلهما سمة محددة للخطاب المسرحي عموما وهو ما يؤشر على

<sup>.22</sup> سالم اكويندي ."المتخيل المسرحي"، مرجع سابق، ص $^{1}$ 

<sup>2-</sup> سالم أكويندي، المتخيل المسرحي". مرجع سابق، ص 26.

تركيبية المسرح، من جهة، وعلى قدرة المسرح أن يكون نظاما مفتوحا على أنظمة خطابات بالجمع، من جهة ثانية.

بالعودة لهذا المسار الطويل من المنجز النقدي الذي حاول مقاربة واستقراء مفهوم المسرح، خصوصا في التجربة النقدية الغربية، يتعمق أكثر استنتاج عدم قدرة اختزال مفهوم المسرح في ذاته، لذلك أشار الناقد سالم اكويندي الى مفهوم "المسرح ونقيضه" في تأكيد قدرة مفهوم المسرح على بلورة (مفهومين أو أكثر في إطار نفس العصر والمكان بل في نفس اللحظة، وسبب هذا الاختلاف مرتبطا أساسا باللاتجانس الحاصل في التركيبة الاجتماعية والوعي المحصل نتيجتها لدى ممارسي المسرحين أو المسارح)1.

وحين يحافظ هذا المفهوم الى اليوم على هذه السمة، فلأنه ظل مشروطا بمعطاه التاريخي والاجتماعي، من تم لا يمكن أن يخرج عن سياق تطور المحتمعات البشرية وما أنتجته من مسارح، وأيضا من نظريات حديثة، فتجربة المسرح الملحمي مع بريخت ومسرح القسوة مع أرطو والمسرح الفقير مع غروتوفسكي مثلا، يمثلون تجارب لمنظورات "مسرحية" ارتبطت كل تجربة بسياقها العام الذي أنتجها.

### 3- أثر المرجعيات الغربية على النقد المسرحي المغربي:

## 1) التجربة العربية بين التأثر وسؤال الهوية:

عندما ننتقل إلى العالم العربي، فقد بدأ البحث عن معاني الكلمة (مسرح) بترجمة كتاب "فن الشعر" لأرسطو فاختلفت الترجمة لكلمتي تراجيديا وكوميديا عند كل من ابن سينا حيث استعمل في تعليقاته على هذا الكتاب كلمتي "طراغوذيا"، و"قوموذيا"، كما

13

<sup>1 -</sup> سالم اكويندي "سلطة المسرح" مرجع سابق، ص 9.

وردتا في النص الأصلي...) ، وهناك من عرفهما على أنهما مديح وهجاء، وتنوعت تعاريف المصطلحات بمرور السنين إلى غاية القرن التاسع عشر حيث (ظهر بعض من رواد هذا الفن في الوطن العربي، نذكر منهم رفاعة الطهطاوي الذي استعمل كلمة "سبيكتاكل" للدلالة على مكان العرض المسرحي، "التياتر" للدلالة على مكان العرض، أما كلمة مسرح فإن من استعملها لأول مرة يبقى مجهولا ، إلا أنها كانت ملائمة لهذا النوع من الفنون، كما يمكن أن تكون كلمة مسرح مأخوذة من فعل سرّح عنه بمعنى فرج عنه) 2.

كلما فتحنا باب النقاش حول تلقي هذا المسرح، ومعرفة أشكال اشتغاله، ورصد مفاهيمه ومصطلحاته، إلا ونطرح العديد من الأسئلة حول مصادر ومراجع هذا النقد، وكيف ساهم الفلاسفة والمنظرون والممارسون في الكتابة المسرحية والإخراج في صياغة الأجهزة المفاهيمية التي تبني النظرية أو تتجاوز نظرية قديمة لتأسيس نظرية جديدة، وكلما اقتربنا من إشكالية هذا النقد، إلا وتكون أهمية معرفته أساسية حين يرتبط هذا النقد بموضوعه الذي هو المسرح، فالنقد موجود قبل وجود المسرح والمسرح موجود قبل القارئ، وفعل القراءة يأتي كمخاض بين النقد والمسرح حين يتم تجريب منهجا من مناهج النقد التي ولدتها المدارس الأدبية والنقدية في العالم وولدتها العلوم الإنسانية فشكلت مناهج مختلفة لكل منهج مؤسسه ولكل تأسيس مفاهيمه.

لكن، قبل ذلك كيف تمثل النقد المسرحي العربي مفهوم "المسرح"؟

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - حنان قصاب، د.ماري إلياس، المعجم المسرحي، مرجع سابق، ص 424.

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر حنان قصاب، د.ماري إلياس، المعجم المسرحي. مرجع سابق ، ص  $^{2}$ 

ظل الخطاب النقدي العربي مرتبطا بالمنجز المسرحي وتراكماته، وكلما كان هذا المنجز يشي بأسئلة ويطرح قضايا أساسية، كلما كان الخطاب المسرحي يبلور بعضا من القضايا النظرية والاجتهادات المعرفية الفاحصة والقارئة لهذا المنجز، ولأن جزء مهما من تاريخ الممارسة المسرحية العربية ظل رهين باعتبارات، منها ما هو ذاتي ومنها ما هو موضوعي، جعل هذه الممارسة لا تنتظم ضمن مسار تصاعدي وغني قادر على إفراز تجارب رائدة واجتهادات معرفية، فإن العودة لتاريخ الممارسة النقدية في العالم العربي يكشف ارتباطها الوثيق بتاريخ تشكل الممارسة الثقافية وما شهدته من إشكالات عبر مسارها الحديث، لهذا فتوصيف (تاريخ النقد المسرحي العربي يقتضى تحديد إشكالية النقد المسرحي العربي نفسه ضمن إشكالية الأزمنة الثقافية العربية التي سعى فيها المسرحيون العرب الى البحث عن الحلقات الضائعة من هذا المسرح)1، إذ سعوا إلى استثمار الخزان التراثي العربي. (فعلوا به المنحى التأصيلي للظاهرة المسرحية العربية في الثقافة الجديدة)2، فمدوا حسور التثاقف الممتدة نحو الغرب والنظريات الغربية بزخمها المعرفي والنظري.

وبذلك ظل الخطاب النقدي المسرحي العربي رهينا لأسئلة التجريب، لم يستطع أن يفرز لنا خطابا حثيثا للمسرح، وأمام هذا التعدد الهائل (في المناهج النقدية الذي تعرفه الساحة الثقافية العربية عرف النقد المسرحي نوعا من التشتت)<sup>3</sup>.

<sup>1 -</sup> عبد الرحمان بن زيدان . توصيفات ومرجعات النقد المسرحي العربي . من منظور تاريخي . "نقد المسرح العربي: البوصلة والمرساة" مرجه سابق، ص

<sup>.8</sup> مبد الرحمان بن زيدان ،"نقد المسرح العربي: البوصلة والمرساة" ،مرجه سابق ، ص .8

<sup>3 -</sup> محمد فراح. "المسرح المغربي"، مرجع سابق، ص 26.

إن هذه الأزمة المنهجية والمعرفية التي عرفها النقد المسرحي العربي في بداياته التأسيسية الأولى، وجد نفسه (مضطرا على ضوء المناهج والآليات النقدية الحديثة في الغرب، لإعادة النظر في تصوراته النقدية سواء على مستوى الموضوع أو المنهج، ونتيجة لذلك تطورت الأداة النقدية المواكبة للحركة المسرحية العربية) ، وعلى ضوء الاجتهادات التي رسمت حضور المسرح في العالم العربي عند القرن التاسع عشر، وأخرى تتحدث عن الأشكال "الماقبل /مسرحية" وهو ما يشي باستنباث للظاهرة المسرحية داخل الواقع العربي.

كل هذه الاجتهادات وغيرها، لم تستطع الى اليوم بلورة مفهوما "للمسرح" كما قعدته الممارسة المسرحية العربية نفسها، على اختلاف مشاربها واتجاهاتها ومساراتها، إذ ظلت محكومة بكيفية دخول هذا المسرح ضمن المنظومة الثقافية والفنية العربية، وكيف استطاع، تحت تأثيرات وعوامل حضارية وثقافية وفكرية أن يتحرر كقوالب مسرحية "عربية" داخل التربة الثقافية، فمع "توطين" الصيغة الغربية للمسرح في العالم العربي، ظل الخطاب النقدي العربي انطباعيا، لم يستطع التحرر من صيغ البلاغة العربية.

يشير الناقد عبد الرحمان بن زيدان أن أول توصيف لبدايات النقد المسرحي في الوطن العربي، من بدايات زمن النهضة، وبداية رواج الصيغة الغربية للمسرح (هو رصد ما تميزت به بدايات هذا النقد الذي لم يختلف في خطاباته عن كل المتابعات التي الاحقت ميلاد التأسيس المسرحي الأول..حيث كانت كل النقود التي تم إنتاجها بتلق إنطباعي تأثري)<sup>2</sup>. لذلك يجمل سمات هذه المرحلة كما يلي:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> – نفسه، ص28.

<sup>.11</sup> عبد الرحمان بن زيدان "نقد المسرح العربي: البوصلة والمرساة"، مرجع سابق، ص $^{2}$ 

- الذاكرة النقدية البلاغية العربية، كانت حاضرة بقوة في مقاربة العروض المسرحية.
  - شيوع قراءة ما يقوله مضمون النص ككتابة تاريخية.
    - إنتاج خطاب تمجيدي حافل بالتقريط والمديح.

وحتى حين حقق العالم العربي تراكمات على مستوى المنجز والممارسة المسرحية، وأمست الظاهرة المسرحية مكونا ورافدا مهما في الممارسة الثقافية العربية، ظلت إشكالية تأسيس فعل قرائي للمسرح حاضرة بقوة، كما وجد النقد المسرحي العربي نفسه منخرطا، (على ضوء المناهج والآليات النقدية الحديثة في الغرب لإعادة النظر في تصوراته النقدية سواء على مستوى الموضوع أو المنهج، وتطورت نتيجة لذلك الأداة النقدية المواكبة للحركة المسرحية العربية)1.

كثيرا ما يركز النقد المسرحي العربي على أسئلة الهوية والتأسيس والتأصيل، وهي الموضوعات النقدية المركزية التي عالجتها الكثير من الكتابات النقدية في أفق الوصول الى تحديد سمات وخصوصية عربية تتميز على الاجتهادات والخصوصية الغربية، فقد وضح الناقد حسن المنيعي هذه المحاولات عند كل من ("توفيق الحكيم" الذي تبنى ظاهرة "المقلداتي" وعند "يوسف إدريس" الذي تبنى ظاهرة "السامر" وعند "علي الراعي" الذي اقترح ظاهرة "الارتجال" وعند سعد الله ونوس الذي نادى "بالتسييس" وعند "الطيب الصديقي" الذي اقترح "الفرجة الشعبية" وعند "عزالدين المدني" الذي عصرن "التراث"، وعند عبدالكريم برشيد الذي تبنى "الاحتفال" ك).

2- يونس الوليدي .حسن المنيعي ويبقى النقد . ضمن كتاب جماعي ."حسن المنيعي ومسارات النقد المغربي والعربي" منشورات المركز الدولي للدراسات الفرجة، ط1/11/1، ص 53.

<sup>1 -</sup> محمد فراح، "المسرح المغربي"، مرجع سابق ، ص 28.

فهل استطاعت هذه الاجتهادات أن تتبنى مفهوما "متأصلا" للمسرح؟ هل بلورت هذه التجارب على اختلاف رؤاها وتجاربا وعلى امتداد مسارها الطويل توجها رائدا استطاع "تأصيل" مفهوم الظاهرة المسرحية في العالم العربي؟ الى أي حد استطاع الخطاب النقدي العربي أن يستقل ويحقق انفصالا و"قطيعة ابستيمولوجية" مع المسرح الغربي؟

هذه الأسئلة وغيرها تفترض حدلا أن يكون المسرح يحظى، ضمن السياق الثقافي العربي العام، بوضعه الاعتباري الذي يمكنه من إنتاج منجزه ضمن شروط وسياقات تمكن من التأصيل الكلي للتجربة العربية، والحال أن العديد من الإشكالات التي تحكمت، ليس فقط، في المنجز المسرحي، بل امتدت الى السياق الثقافي العام والمشروع النهضوي العربي والانتكاسات المتواصلة للعديد من المشاريع الثقافية العربية، أدى في النهاية الى انعكاس مباشر للأوضاع الهشة التي تعيشها البلدات العربية، وهو ما يجعل من سيرورة "المسرح العربي" مشروعا غير مكتمل، مادام يجدد نفسه باستمرار، ويبني نفسه في كل مرة.

بالعودة إلى تاريخ النقد في الغرب سنجد نظريات ومفاهيم ومصطلحات كان وراء ظهورها ثلة من الفلاسفة وعلى رأسهم أرسطو في كتابه فن الشعر الذي يعتبر مفتاحا من مفاتيح التنظير للأجناس الأدبية ومجهدا للعديد من التصورات والأرضيات التي ستقف عليها التجارب الموالية في مجال النقد وفي مجال نظريات الأدب، فهو يحمل المبادئ الأولى لفن المسرح استنادا لأعمال المسرحيين الثلاث (أسخيلوس— سوفوكليس— يوريبيدس) الذين شكلت تجاريهم البداية الحقيقية للمسرح من حيث اكتمال حركتهم الإبداعية واحتواءها على أهم قطبين في الكيان المسرحي (عرض— اكتمال حركتهم الإبداعية واحتواءها على أهم قطبين في الكيان المسرحي (عرض—

جمهور)، ومنه بدأ النقد المسرحي يتشكل وفق المتون المسرحية حيث واكبت الحركة النقدية العملية الإبداعية، وكانت تعطيها دفعا وسيرورة زمنية، استطاع من خلالها أهل التنظير المسرحي الاشتغال على الأعمال المسرحية من منظور نقدي، من أجل إثراء المنتوج المسرحي وتطويره فنيا وفكريا.

ومن كل المواضيع المتعلقة بالنقد كفاعل معرفي في توليد المعرفة للمسرح لاسيما وان البعد بين أقطاب النقد والمعرفة كالبعد بين الدال والمدلول و قبل الغوص في عمق الممارسة النقدية المسرحية لا بد أن نتوقف عند تعريف النقد وعلاقة بالأدب والمسرح؟

لكلمة النقد والتناقد والانتقاد دلالات لغوية كثيرة منها: نقدت الدراهم وانتقدتها: أخرجت منها الزيف، وعرفت معدنها الأصيل وما داخلها من غش ، ولعل هذا من الدلالات المتأخرة للكلمة وربماكان قبلها "نقد" بمعنى ضرب، يقال:نقدت رأسه بأصبعي إذا ضربته ونقدت الجوزة إذا ضربتها، وقريب منه معنى النقرة، ومن معاني نقد أيضا التقاط الطائر الحب إذا أخذه واحدة واحدة، ومنها لدغ الحية، واستعملت الكلمة بعد ذلك بمعنى اختلاس النظر إلى شخص ما ، تقول نقدت إليه، أي اختلست النظر إليه بحيث لا يراني لأتعرف على أحواله) أ، بعد هذا اتسع مفهوم كلمة النقد من الخدش النفسي أو المادي إلى الخدش المعنوي، (فأصبح يطلق على خدش الكلام، وفصل جيده من رديئه، وأصيله من زائفه، ثم بعد هذا اختص أكثر بالنصوص التي تحظى بشيء من الصياغة الفنية المتقنة والموسيقى كالشعر مثلا) 2، وقد شاعت كلمة النقد عند الكثير على أنها تتبع العيوب والمثالب، أكثر النقاد القدامي اتفقوا على انه المعنى الذي يشير إلى

 $<sup>^{-1}</sup>$  أحمد الشايب، أصول النقد الأدبى، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، ط $^{-1}$  ،  $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> عثمان موافي، دراسات في النقد العربي، دار المعرفة الجامعية، الإسكندرية، 2001، ص 13.

التمييز بين الجيد والرديء، (غير أن النقد في العصر الحديث لم يعد يكفيه أن يكون وقفا على التمييز بين الجيد والرديء من الآثار الأدبية والفنية ، فقد صار علما تتجاوز دراسته الأسلوب بمعناه اللغوي، إلى التعرف على منحى الكاتب العام وطريقته في التأليف والتعبير والإحساس).

إن التطور الدلالي لهذه اللفظة في الثقافة العربية ينتهي إلى أن كلمة (نقد) تستعمل بمعنيين، معنى فني جمالي، ومعنى علمي، والشيء نفسه في الآداب الغربية الأوربية فإنحا تستعمل كذلك بمعنيين معنى فني ومعنى علمي، ويطلق على النوع الأول النقد الفني، بينما يطلق على النوع الثاني اسم النقد التاريخي، ومنه قد يكون النقد علما في جانبه النظري كالتنظير لأسس عمل أدبي كالمسرحية، وقد يكون فنا من جانبه التطبيقي كدراسة مقتضيات الخشبة المسرحية وإطارها العام وفي هذا الصدد يقول لاسل كرومبي: (مع إيماننا بأن النقد النظري له مجاله، والنقد التطبيقي له مجاله الخاص به، فلا ينبغي الفصل بين الجانبين في العمل النقدي فكلاهما مكمل للآخر)2.

(ومنذ أن كان الأدب كان النقد، ليس في العالم العربي وحده، ولكن في سائر الأصقاع العالمية وعند مختلق الشعوب والأمم، بيد أن النقد في هذه الديار قد طاله الإهمال، وغيبه النسيان والإشكال فيه لا يكاد يختلف فيه عن إشكال الأدب نفسه، حتى وان كان الأدب قد فرض وجوده ونشأته)<sup>3</sup>، ومنه يتضح أن الأدب يوجد أولا ثم يوجد نقده لسبب بسيط وهو أن النقد يتخذه موضوعا له ،ومن هنا ينشأ الفرق بينهما

<sup>1-</sup> محمد مندور، في الأدب والنقد، دار نهضة مصر، القاهرة، ب.ط. ب ت، ص 10.

<sup>2-</sup> لاسل كرومبي، قواعد النقد الأدبي، ترجمة محمد عوض، بيروت، د ت، ص 12.

<sup>3-</sup> محمد مرتاض، النقد الأدبي في المغرب العربي - بين القديم والحديث - دار هوما للطباعة والنشر والتوزيع، الجزائر 2014 ، ص47.

فالأدب موضوعه الطبيعة والحياة الإنسانية والنقد موضوعه الأدب، فهو فن مشتق من غيره إذ لا يوجد دون أدب.

لما كان الأدب مادة النقد وموضوعه كان لابد من التعرف على طبيعته ووظيفته ولما كان الأدب فنا من الفنون الجميلة المتعددة، فلا بد كذلك من الوقوف عند ماهية هذا الفن وطبيعته ووظيفته وخصائصه بشكل عام، بحيث يشكل هذا الحديث مدخلا مناسبا لدراسة النقد وتاريخه ومذاهبه ومناهجه، (فإذا كان الأدب تصويرا للحياة الطبيعية والإنسانية ونقدا لها، بما للأدب من أدوات ووسائل تختلف عن وسائل العالم والمؤرخ والصحفي، فإن النقد نقدا لهذا النقد وهو – بمذا – مكمل للعمل الإبداعي وغير منفصل والصحفي، فإن النقد أن يكون الأول قد فرغ من مهمته وهذه هي طبيعته فلا يضيره أن يكون لاحقا للأدب معتمدا على الخطوات الأولى في التعامل مع الحياة والكون والإنسان).

إجمالا، يتشكل خطاب النقد (في نسق قائم على العلاقات المتبادلة بين خمسة مكونات: المنهج والموضوع والمصطلح والبناء والرؤية. وفي جدل العلاقات بين هذه المكونات لا يكون الموضوع معطى سلفا، مثلما لا يكون المنهج ناجزا للاستنساخ)2.

يستمد النقد المسرحي هويته من هذه العلاقات بين المكونات، لكنه يحتفظ بخصوصية موضوعه: المسرح، بحكم أن هذا الأخير يتميز عن باقي الأجناس الأدبية والفنية الأخرى كما أنه يتوسل (بلغات إنسانية شاملة. ففضلا عن الملفوظات اللسانية

2 – عبد الجليل بن محمد الأزدي "أسئلة المنهج في النقد العربي الحديث"، المديرية الجهوية لوزارة الثقافة مراكش ومجلة الملتقى، المطبعة الوراقة الوطنية بمراكش، ط2/2009، ص 24.

<sup>.56</sup> ص مدخل الى النقد الأدبي الحديث، دار مجدلاوي للنشر ط $_1$ ، عمان، 1988، ص  $_1$ .

ولغة الجسد، يتوسل بلغات تعبيرية أخرى مثل الموسيقى، والتشكيل، والسينوغرافيا، والإضاءة، والأزياء، والماكياج)<sup>1</sup>.

## 2) أسئلة النظرية والمنهج:

ارتبط النقد المسرحي العربي بقضاياه الإشكالية المرتبطة بإشكالية المنهج، فهذا الأخير يشكل (مرجعا داخليا لمجموع المصطلحات المنتظمة في نسقه.. إن الممارسة النقدية هي دوما وبمعنى ما تشييد جديد للمنهج) ، واعتبارا لمركزية المنهج في الخطاب النقدي المسرحي، نتساءل عن طبيعة حضور المنهج في النقد المسرحي على ضوء التراكمات التي تحققت، وإذا كان السؤال ينصب إلى سؤال النظرية والمنهج، فهو يتقصى في جانب مهم مسارات تشكل الممارسة النقدية العربية، على ضوء ما تراكم من منجز فعلي للظاهرة المسرحية وتحققها في الواقع.

والحال، إذا كانت النظريات في الغرب لا زالت إلى اليوم تراكم عبر سياقاتها المختلفة، مفاهيم متراكمة للخطاب النقدي فإن النقد المسرحي العربي، لا يمكنه أن يشكل استثناء عكسيا لهذا الوضع بحكم أنه ظل أسيرا لطبيعته الإشكالية، وضمن هذا السياق الوظيفي، وفي ظل غياب كلي لنظريات ومناهج نقدية تواكب التطورات التي أفرزتها العلوم الإنسانية، ظل الحديث عن النقد إنتاج مضاعف لسيرورة الحديث عن صيغ دالة على الأزمة، و(بما أن غاية هذا النقد هي إنتاج معرفة لا محاكمة النتاج من حيث علاقته بالتاريخ والمحتمع، فإن فعل تأصيل خطابه قد قام في الغالب على استهلاك

<sup>1 -</sup> مصطفى رمضاني، "نقد النقد المسرحي المغربي"، منشورات المركز الدولي لدراسات الفرحة، ط2014/1، ص 14.

<sup>2 -</sup> عبد الجليل بن محمد الأزدين، "أسئلة المنهج في النقد العربي الحديث"، مرجع مذكور، ص 28.

مفاهيم نقدية وتصورات نظرية تحتفي بالواقعي والشكلاني والبنيوي)<sup>1</sup>، لذلك يلخص الناقد حسن المنيعي صورة الخطاب النقدي العربي (بصورة شبه مشوهة عن أوضاعه وممارساته، بحيث ينحصر الحديث عنه باعتباره "نقدا ترقيعيا" لا يراعي المنطلقات المعرفية للنظرية الغربية، بل يتعامل مع بعض مفاهيمها الإجرائية حسب قناعة كل ناقد)<sup>2</sup>.

جزء كبير من هذه الاختلالات التي يعاني منها النقد المسرحي العربي تتفرع عبر مستويين رئيسيين:

✓ مستوى يتعلق بالتباسات نظرية ومفاهيمية.

✔ ومستوى آخر يتعلق بغياب منهج وظيفي.

فعبر مسارات تشكل هذا الخطاب النقدي، وعبر تتبع راصد لمختلف الاتجاهات والتوجهات التي عبر عنها تبعا لمقتضيات المراحل التاريخية التي مر بها، كانت المقاربات الحديثة للمسرح لم تستطع أن تتخلص من شرطها التاريخي في غياب حضور النقد المسرحي ضمن نسق ثقافي عام عربي. فظل سؤال النظرية والمنهج أحد أهم الاستشكالات الكبرى التي خيمت على العديد من نقاشات النقاد والباحثين العرب، ضمن مؤتمراتهم ومهرجاناتهم وندواتهم على امتداد الخريطة العربية.

(لا ريب أن نقد النقد خطاب معرفي يعمد إلى مساءلة المنجز قصد استجلاء بعده الإجرائي، ومنطقه الداخلي، وبنيته الحجاجية، وعدته المنهجية والمعرفية والمرجعية وهذا ما يكشف عن مدى تمثل الناقد المفاهيم والمرجعيات والنظريات المستند إليها في

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - أحمد زكي كنون . دراسة توثيقية في أعمال حسن المنيعي . ضمن كتاب "حسن المنيعي ومسارات النقد العربي والمغربي"، مرجع سابق، ص88.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - مرجعه نفسه، ن ص.

المقاربة النقدية <sup>1</sup>) ، التي تقوم بالتمحيص والتقويم والتنبيه، إذ ينبغي للكتابة النقدية أن تكون طاقة ناضجة بمكونات معرفية تخلف أثرا في الإبداع المسرحي.

ومن أجل صقل هذا الإبداع الفني يقوم النقد المسرحي باستعانة مناهج ومعارف تسعفه للتحليل والمساءلة والتفكيك كالمنهج الأسطوري والمنهج الانتربولوجي والمنهج المقارن، وكتب التاريخ والفلسفة والتفسير وآليات القراءة ، لذا نجد النقد المسرحي في الوطن العربي انفتح انفتاحا واسعا على النقد الغربي ومناهجه التي تتميز بالدقة والصرامة والموضوعية، فرغم افتقار الناقد المسرحي العربي للذائقة المسرحية وانكفاء الثقافة العربية على ذاتما، إلا أن هاته المناهج والمرجعيات الغربية مكنت النقد المسرحي العربي من الانسلاخ من المقاربات التقليدية والتركيز على الجانب الايديولوجي، واغناؤه بالمفاهيم النقدية وبآليات اشتغال النص والعرض في إطار مناهج حديدة كالمنهج النفسي، والاجتماعي والبنيوي والبنيوي التكويني والسيميولوجي، وجمالية التلقي، ما جعل النقاد المسرحيين يجددون أدواتهم ويعدلون رؤاهم الفنية والجمالية لتنفجر من ذلك أسئلة نقدية حديدة جعلت هذا الناقد يهتم بالتنظير ليحقق بفعل السؤال نقدا مغايرا مهووسا بتأويل الدلالات وتفكيك شفرات العرض.

يشير برهان غليون بأن (الغرب هو المنهل الأول للعلوم والعارف والقيم الكبرى والإبداعات الإنسانية 2)، لهذا نجد الكثير من التجارب النقدية المسرحية تعكف من خلال أبحاثها وترجماتها على تمثل المرجعيات والنظريات الغربية لتطبقها على الإبداع المسرحي العربي، ومن بين هذه الدراسات المسرحية النقدية التي واكبت الحركة المسرحية

<sup>1-</sup> لطيفة بلخير، نقد المسرح العربي، البوصلة والمرساة، مرجع سابق، ص 74.

<sup>2-</sup> لطيفة بلخير، نقد المسرح العربي البوصلة والمرساة، مرجع سابق، ص 75 عن كتاب، الوعي الذاتي، لبرهان غليوم، منشورات عيون المقالات، الدار البيضاء، ط1، ص 107.

وأسهمت في تحولها وساعدت على امتثال آليات الكتابة الدرامية نذكر على سبيل الممارسة النقدية بالمغرب والتي تميزت بمدى وعيها بمنطلقات المرجعية ، ومدى تمكنها من عدتما النقدية ككتابات الدكتور الناقد ورائد الحركة النقدية المسرحية بالمغرب "حسن المنيعي" والذي تمثلت كتاباته في "المسرح المغربي من التأسيس إلى صناعة الفرجة"، "هنا المسرح هنا بعض تجلياته"، "المسرح والسيميولوجيا"، "المسرح والارتجال"، إضافة إلى "قضايا التنظير للمسرح العربي من البداية الى الامتداد" لصاحبة الناقد عبد الرحمان بن زيدان، وكتاب "المسرح وفضاءاته" للناقد محمد الكغاط، "الفن وأسطورة الأصل" للناقد خالد أمين، والكثير من الكتابات النقدية العديدة له (حسن يوسفي، سعيد الناجي، مصطفى رمضاني،عبد الكريم برشيد، عبد الجميد شكير، عز الدين بونيت ... إلخ) والتي تميزت بالصرامة العلمية والمرجعيات المتعددة والمعارف المنهجية.

ولأن المسرح العربي جزء لا يتجزأ من المسرح العالمي، فكان لا بد للناقد المسرحي العربي أن يعود إلى المرجعيات الفكرية ليستمد أدواته المعرفية، ذات الصلة التناصية التي تربط الأشكال الدرامية بأصولها الأولى انطلاقا من المسرح اليوناني إلى الروماني ومسرح القرون الوسطى والمسرح الشكسبيري وكذا كوميديا ديلارتي إلى مسرح النهضة والمسرح الخديث والمعاصر.

فبعد مرحلة (استيعاب تدريجي للفن المسرحي في كل بلد عربي استمر إلى حدود الستينات، وتمخض عنه فيض من الكتابات الدرامية.. بحيث لم يعد مجرد إدانة للغرب الكولونياني فقط، بل انتقادا لاذعا للأوضاع الفاسدة في البلدان العربية وللعلاقة المتوترة بين الشعب والسلطة الحاكمة)، حيث يرى الناقد حسن المنيعي في هذا السياق أن

<sup>1 -</sup> حسن المنيعي، "حركية الفرجة في المسرح"، الواقع والتطلعات، منشورات المركز الدولي لدراسات الفرجة، ط2014/1، ص 14.

التعبير عن هذه الإنتاجات كان من خلال توظيف السرد العربي، التاريخ، والأسطورة كانت حصيلتها (هيمنة التراث باعتباره أداة للبحث عن صيغة مسرحية عربية، ووسيلة لترسيخ هوية قومية ثقافية) أ. هذه البداية الجديدة للمسرح العربي وهي تحاول تقعيد وترسيخ خصوصية وصيغة مسرحية عربية، استندت على قدرتها ابتكار أساليب فنية تمتح من العلاقة بين الكتابة الدرامية وتقنيات العرض، انطلاقا من جدلية الواقع، والتاريخ والايديولوجيا.

وقد استطاع المسرحيون العرب أن يستثمروا فضاء الخشبة، وتطويع كتابة نصية درامية باعتماد روافد متعددة، هذا التحول أفرز ظهور مسرح ما بعد الدراما والذي حظي حضوره في (الثقافة المسرحية العربية عبر تفاعل قوي مع شعريات مسرحية تعنى بحماليات الخشبة، والأداء التمثيلي وتلقي الجمهور. وهو ما جعل التنظير العربي يركز على شعريتين)<sup>2</sup>، في إحالة لمسرح القسوة لأرطو والمسرح الملحمي لبريخت.

ويظل ملمح ما بعد الدراما بمواصفاته التي تؤشر على علائق جديدة مع مكونات الفرجة والمتلقي، أحد أهم سمات المسرح العربي السنوات الأخيرة، لكن إلى أي حد استطاع الخطاب النقدي أن يبلور أدوات استقرائية لهذا الحراك ؟ والى أي مدى تمكن النقد المسرحي أن يؤسس ويقعد لنفسه، عبر أدوات إجرائية ونظريات ممحصة ومفاهيم أكثر وعيا بضرورة المنهج ؟

إن الرؤية الاحتزالية حاضرة بقوة في مسارات تشكل هذا الخطاب النقدي العربي، مع أن تطور النقد المسرحي العربي ارتبط بالمنجز الإبداعي الركحي الذي تحقق وهو ما

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> – مرجع نفسه، ص 14.

 $<sup>^{2}</sup>$  حسن المنيعي، "حركية الفرجة في المسرح"، مرجع سابق، ص $^{2}$ 

كان له الأثر المباشر والتأثير القوي على النقد، غير أنه لا زال (بدوره يجرب أدواته وآلياته، إنه نقد يتعامل مع نصوص درامية أو عروض مسرحية سمتها الأساسية هي تجريبيته، لذلك فإن القراءة الأولى لهذا النقد تكشف عن ميزة يطبعها في الغالب التشتت المنهجي)1.

لم يستطع المسرح العربي أن يخرج من "جلباب" المسرح الغربي ولم يحقق ذاك الانفصال الكلي الذي يمكنه من تأصيل المسرح في العالم العربي، بل ظل ذاك النشدان إلى "المسرح العربي" المعبر عن هويته الخاصة وخصوصيته رهان وأفق مؤجل، فمنذ مسرحية مارون النقاش (1848) "البخيل"، استطاع المسرح أن يحضر في الثقافة العربية باعتباره فنا جديدا، لكن من خلال الاتكاء على تقنيات غربية استنبتت في تربة جديدة، دون البحث عن إيجاد صيغة عربية بديلة تعبر عن هويتها الخاصة.

نشأ النقد العربي المعاصر مستفيدا من النقد الغربي ومن أدواته النقدية، ورغم انفتاحه على الشعريات الغربية، إلا أنه لم يفرز لنا نظرية عربية أو مشروعا نقديا عربيا يعي مركزية الثقافة العربية وتشعباتها وخصوصيتها، ولعلنا نتذكر تلك المقولة الشهيرة لإدوارد سعيد والتي تقول "يساورني الانطباع بأننا في العالم العربي نقوم بالنسخ المباشر"، وهو ما يؤشر على أزمة مضاعفة لوضع الخطاب النقدي العربي عبر مساراته الطويلة، لقد حاولت العديد من الاجتهادات بلورة نظرية عربية، مستندة على وعي حداثي، إلا أن هذا المعطى محكوم بضرورة تحديد الصياغات النظرية التي تحكمت فيه وطبيعة المعرفة التي بلورها في مجال الخطاب النقدي.

<sup>1-</sup> محمد فراح "المسرح المغربي"، مرجع سابق، ص 25.

أما وأن يكون الخطاب النقدي المسرحي محورا مركزيا لهذا النقد، فإن الأمر يزداد تعقيدا بحكم حدة الممارسة المسرحية في العالم العربي، واتكاء النقد المسرحي على "الصيغة الأدبية" في مقاربته لفنون العرض والأداء من هنا تنطلق حاجتنا لنقد النقد، كحاجة معرفية لتملس سمات محددة للخطاب النقدي العربي الذي تشكل حول الظاهرة المسرحية في العالم العربي، إن (النقد أحد مهن المسرح التي تؤدى قبل العرض أو بعده، إنه يسبق اللعب ويمدده، ولكنه لا يشارك فيه. وهذا يعني أنه يوجد خارج المسرح وداخله) حيث ينبهنا حاك نيشي إلى أن (كل متعة جمالية قائمة على الذوق تؤدي إلى الانتقائية، واللاإستقرار، والنسبية، وخلط الذات بالموضوع والموضوع بالذات) 2.

لم يستطع النقد المسرحي العربي أن ينتقل الى مرحلة التفاعل الإيجابي مع النظريات الغربية، وتحويلها الى أدوات لتفكيك الخطاب المسرحي بجميع مكوناته الجمالية والمعرفية. كما لم يتمكن هذا الخطاب أن يبلور ويؤسس لخطاب نقدي عربي، قعد وطوع مفاهيم مستمدة من شعريات أثرت عمليا التنظير المسرحي وطورت بنياته الداخلية.

عمليا شكلت الظاهرة المسرحية في العالم العربي موقع اهتمام للنقاد العرب، ويعتبر الناقد عبد الرحمان بن زيدان أحد النقاد العرب الأكثر صلة بأسئلة المسرح العربي وقضاياه، بل لقد استطاع أن يبلور أحد أكثر "المشاريع" النقدية لنقد الخطاب العربي. ويعتبر كتابه القيم "معنى الرؤية في المسرح" خلاصة أساسية ترى في أفول الوعي بدهشة التنظير مقدمة للانتقال إلى دهشة الكتابة كمشروع مرتقب للمسرح العربي، في حين يرى

منشورات المركز الدولي لدراسات الفرحة، ط1/1 المركز العربي"، (إطلالة على بداياته وتطوره)، منشورات المركز الدولي لدراسات الفرحة، ط1/10، ص127.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - مرجع نفسه، ص 133.

الناقد، والمؤسس للدرس المسرحي في الفضاء الجامعي، حسن المنيعي أن (المسرح العربي ظل يتأرجح بين "الأنا والآخر"، وهو ما ساهم في تطور النقد كما كان سببا في ظهور حركة التأصيل للمسرح العربي).

لقد شكلت مرحلة السبعينات قفزة نوعية في تاريخ الإبداع المسرحي بالمغرب، فإذا ما عدنا إلى قبل هاته المرحلة فإننا نستشف (نقصا واضحا كلما حاولنا بحث أو دراسة تطور المسرح على مستوى النص والإخراج ،بالإضافة إلى قلة المؤلفين المسرحيين والمخرجين الموهوبين والممثلين المقتدرين، يمكن القول أن المسرح المغربي اقتصر على فضاءات المسرح الغربي الشيء الذي جعل الفعل المسرحي لا يعكس التجربة اليومية النابعة من جوهر الواقع المغربي، واستثمر في الاشتغال على نصوص أجنبية من خلال المثاقفة والاقتباس والترجمة أو ما يسمى بمغربة المسرح الغربي 2)، وهذا ما جعل الخطاب المسرحي يتأخر حتى مرحلة السبعينات ليعرف نهضة فنية جديدة تمثلت في ظهور بعض الاتجاهات المسرحية التي سادت في المغرب، كان لها أثر كبير على المسرح العربي نظرا لغايتها في تأسيس مسرح مغربي له خصوصيته وهي (الاحتفالية، المسرح الفقير، مسرح المرحلة، مسرح النقد والشهادة، المسرح الثالث، المسرح الفردي، المسرح التجريبي)، قادتها مجموعة من الأعلام التي بلورت فعل الكتابة الدرامية والركحية وهم (عبد الكريم برشيد، محمد مسكين، المسكيني الصغير حوري الحسين، محمد الكغاط محمد تيمد عبد الحق زروالي) حيث سعى هؤلاء المبدعين إلى اقتراح مجموعة من الصيغ حاولوا من خلالها أن يعكسوا وجهات نظرهم في كيفية تأصيل تجربة مسرحية مغربية تراعى خصوصيتها

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - مرجع نفسه، ص 70.

<sup>2-</sup> عقا امهاوش، الفعل المسرحي المغربي والنظريات الغربية الحديثة، النايا للنشر، ط1، 2013، ص 119،

الثقافية وتعمل في نفس الوقت على تحقيق مثاقفة مع الأخر بالاستفادة من التجربة المسرحية العالمية وقد تكاثفت جهود هؤلاء وتم ترويجها في بيانات أو في كتابات تنظيرية أو كتابات إبداعية وعروض مسرحية أنها أثارت نقاشا بين العاملين في مجال المسرح خاصة أهل النقد فقد ارتبطت إشكالية تأصيل الخطاب المسرحي المغربي المبركالية توظيف التراث في أذهان كثير من المسرحيين المغاربة، غير أن طرح هذه الإشكالية قد اصطدم بمجموعة من المشاكل نظرا لأنه كان ينطلق من ثنائية مفتعلة هي ثنائية الأصالة والمعاصرة 2).

وانطلاقا من هذه الاعتبارات يمكننا القول أن المسرح المغربي خرج بحلة التجريب من تلك الأشكال والنماذج المسرحية الجاهزة التي كانت مفروضة عليه محاولا من ذلك تحطيم بنيات المسرح الكلاسيكي بحثا عن مضامين فكرية الشيء الذي يبرهن على رغبة المسرحيين المغاربة في ربط تجاربهم المسرحية بالتراث الفكري والحضاري المغربي بغية تطور الصيغ المسرحية وتأصيلها بما يلاءم المعطيات الحضارية والثقافية للجمهور المغربي ومن أجل تحقيق التواصل مع هذا الجمهور ما جعل التجريب يأخذ مكانة مميزة في المسرح المغربي.

<sup>1-</sup> حميد اتباتو، هوية المسرح المغربي، رسالة لنيل دبلوم الدراسات العليا في اللغة العربية وآدابجا، كلية الآداب والعلوم الإنسانية، ظهر المهراز، فاس السنة الجامعية 1996-1997، ص 77.

<sup>2-</sup> محمد فراح، المسرح المغربي، مرجع سابق، ص 35.



# المبحث الأول: البدايات الأولى للمسرح المغربي

إن الحديث عن الممارسة النقدية التي تستهدف المسرح المغربي تحليلا ودراسة يأخذنا إلى التطرق إلى أبرز الممارسات والقضايا التي عالجت موضوع المسرح وكانت وراء نقاشات نقدية عدة وكذا طروحات تنظيرية ومنهجية تخص الظاهرة المسرحية بالمغرب حيث تناسلت آراء النقاد بين وجود هذه الظواهر في شكلها التراثي، وبين هذا المسرح الوافد على المحتمع المغربي وحول نوعية العلاقة التي تربطهما أو تضعهما على طرفي النقيض فكان لزاما علينا تحديد البدايات الأولى للمسرح المغربي ومقومات النقد المسرحي بالمغرب ومعرفة قضاياه ومشاكله، فمن البديهي أن كل دراسة نقدية تصاحب ممارسة مسرحية من أجل تحليلها وتطويرها.

فكيف كانت بدايات المسرح المغربي ؟ وما مدى تأثير الفرق المسرحية الأجنبية والعربية ؟ يمكننا تحديد المؤثرات التي توضح لنا مسار النقد المسرحي في المغرب منذ نهاية الحرب العالمية الأولى إلى يومنا هذا بحصرها في الثقافة المحلية والتراث والنهضة الأدبية الحديثة والثقافة الغربية، وما بين تلك الثقافية المحلية والتراث نجد تداخلا إذ تعتبر الثقافة المحلية تراثا منظورا إليه بطريقة خاصة مواتية للإنسان المغربي، ومناسبة لظروفه الاجتماعية والسياسية التي كانت سائدة في هذه الفترة.

فما هي هذه الثقافة المحلية وما مدى أثرها في حركة النقد المسرحي ؟

إذا كان من الضروري الحديث عن التجربة المسرحية بالمغرب فليكن حديثا عن بدايات هذه التجربة تاريخيا، فالمسرح باعتباره فنا شاملا تتداخل فيه جميع الفنون من (شعر وغناء ورقص وموسيقى وأداء ...) شكل أول جسر امتد بين الثقافية العربية وأفق الحداثة، وتعد

الخطبة التي ألقاها مارون النقاش في تحديده الإطار النظري لمشروعه المسرحي التحديثي سنة 1848 بمناسبة رفع الستار عن أول عرض مسرحي أنجزه بعد عودته من رحلة أوروبية تعرف من خلالها على المسرح أقدم وثيقة حتى الآن تحمل بيانا متكامل التصور لأنواع الممارسة الفنية في ثقافتنا العربية، وتميزت هذه الخطبة باستحضارها لأفق الممارسة المسرحية والاختيارات الجمالية.

(ولئن نظر إلى هذه الوثيقة قبل الآن أنها اعتراف بانتساب بحربة نقاش إلى أصل غربي، مما أدى إلى إدانتها في خطاب التأصيليين في السبعينات والثمانينات من القرن الماضي فإن الوقت قد حان لإنصافها بعيدا عن الغشاوة الإيديولوجية التي صيغت تحت تأثير تلك الإدانة، فقد كانت الخطبة نصا يؤرخ للحظة اللقاء بين أشكال الترفيه العربية التقليدية التي كانت مزدهرة في المحيط الثقافي لمارون النقاش وبين القالب الجديد الذي اقتبسه من الغرب تحت اسم المرسح 1).

إن ما جاء به مارون النقاش في هذه الخطبة عبارة عن صب لمادة فرجوية عربية في قالب أوروبي، ورغم وعيه بكم الخطورة التي يتقدم نحوها في هذه المغامرة إلا أنه كان يصبو إلى تحقيق هدف إصلاحي اجتماعي وتربوي معتبرا أن ما يقوم به تجديد، فالأمر لم يكن عنده مجرد إجراء تقني، بل كان في عمله محكوما بوعي ناظم ذي ملامح نموضية ومجمل التجربة عبارة عن مادة فرجوية أدمجت في سياق تقليدي أدبي معروفة في فضاءات وسياقات عربية

<sup>1-</sup> عز الدين بونيت، المسرح العربي من إشكالية التأصيل إلى تحديات صناعة الفرجة، التجارب المسرحية مسارات وبصمات من وقائع الملتقى العلمي 25-26-27 أكتوبر 2011، بجاية، محافظة المهرجان الدولي للمسرح، الجزائر، ص 100.

من بيئة الكاتب، صبت في قالب بدأ يتخذ شكله الشعبي في المسارح الأوروبية للنصف الأول من القرن التاسع عشر.

يمكننا القول أن المسرح بدأ مع مارون النقاش في الشام، وعند استلام أبو الخليل القباني المشعل في دمشق كان عليه مواجهة اضطهاد الفكر المحافظ ومخاوفه فاتحه إلى القاهرة، حيث بدأ مسارا جديدا ومغايرا من أجل تأسيس مسرح عربي ، فازدهر هذا الأحير ضمن كوكبة من أشكال الفرجة، وتحول إلى أداة لترفيه الطبقة الأرستقراطية، ولازالت بقايا هذه المرحلة موجودة في المسرح الشعبي المصري إلى يومنا هذا. وبعد زيارة الفرقة المسرحية شمال إفريقيا (تونس، الجزائر، المغرب)كانت الجزائر خاضعة للاستعمار الفرنسي سنة 1832 م بينما دخلت تونس ضمن النفوذ سنة 1882، وكلتا الدولتين كانت خاضعة قبل ذلك لنفوذ السلطنة العثمانية، وفي سنة 1923 وصلت طلائع المسرح العربي إلى المغرب الأقصى مع زيارة فرقة فاطمة رشدي وقد لقيت إستقبالا حقيقيا، فالنحبة المتعلمة في فاس كانت في أوج عطشها لما عاشه المغاربة منذ القرن الخامس عشر من حروب صليبية وتوسع أوروبي أدخلتهم في مواجهات مع القوة المتعاظمة (البرتغال وإسبانيا)، فخضعوا قبل عشر سنين لمعاهدة الحماية 1912 وخرجت آنذاك نخبة من العلماء القرويين من ثورة عزلت فيها السلطان الذي وقع على معاهدة الحماية وبايعت أخاه، إضافة إلى القرون الطويلة التي واجهوا فيها المسيحيين على مزيد من الانغلاق الثقافي والانعزال فتميز المسرح المغربي آنذاك بالانعزال عبر تاريخه، فكان يعوق تطور الأدب المنحصر في تقليد نماذج الشرق الإسلامي والأندلس، (وكانت الثقافة الغربية في بداية القرن العشرين عتيقة إلى حد بعيد، لهذا شكل مجيء المسرح الشرقي بداية ثورة حقيقية في البنيات

الثقافية المغربية، حيث تم استقباله باعتباره شكل تعبير للنخبة وسرعان ما وجه إلى ميدان العمل الوطني، وخلال سنوات الأربعين شكلت الفرق المسرحية النشيطة في كل من فاس وسلا وتطوان امتدادا للخلايا السياسية السرية مما كلف المسرح المغربي عداوة سلطة الحماية وتوجسها، الذين لم تلبث الدولة المستقلة بعد ذلك أن ورثتها 1).

ومن خلال العرض لهذا المسار يظهر أن موقع هذا الشكل من أشكال التعبير الفني ضمن الأنساق العربية قد تراوح بين انتمائه إلى مجال ثقافة النحبة التي تحولت إلى خطابات ضابطة وناظمة لها أو ما يعرف بالثقافة العالمة وبين مجال الثقافة الشعبية، وشكل جزءا لا نزاع فيه من ثقافة النحبة في المغرب وقد أسهمت هذه الملابسات في تمتين العلاقة بين المسرح المغربي والمسرح الأوروبي ودفعته إلى أن يتخذ طابعا تجريبيا يغلب عليه البعد الأدبي، فقد (اقتبس بعض المسرحيون المغاربة فن المسرح من المغرب لسد ثغرة التأليف بالمغرب نظرا لقلة المسرحيين والمخرجين المختصين وكان موليير ( Moliére ) أحد الأقطاب الذي انكبت عليه جل المحاولات عربية كانت أم مغربية، كما لعبت اللغة الفرنسية التي نشرها المستعمر دورا حاسما في تلقى المغاربة الأعمال الفرنسية 2)، حيث اقتبست عنه مسرحيات معروفة نذكر منهم مسرحية (الطيب المغصوب - البخيل - طرتيف) للمهدي المنيعي، ومسرحية (ولي الله، والفضوليات، والحاج العظمة) قدمها أحمد العلج، كما اقتبس الطيب الصديقي مسرحية (مومو بوخرصة) من يونيسكو، ومسرحية في (انتظار مبروك) لبيكيت، إضافة الى مسرحية (شهداء الغرام) التي اقتبسها نجيب حداد عن شكسبير، محاولين من

 $<sup>^{-1}</sup>$ عز الدين بونيت، المرجع السابق، ص  $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> عقا امهاوش، الفعل المسرحي المغربي والنظريات الغربية الحديثة، منشورات الناية للطبع، ط1، 2013، ص 10.

خلال استعراض هذه المسرحيات تبليغ الخطاب السياسي المناهض للاستعمار وإثارة القضايا الاجتماعية.

## 1. الأشكال الماقبل/ مسرحية:

ارتبط المسرح في المغرب بوجود اشكال تنطوي على إرهاصات مسرحية تقوم في الأساس على فنون الحكى والرقص والموسيقي والغناء والأداء الفني من حركة وارتحال وقول، وتعرف هذه الأشكال عند دارسي المغرب به "الماقبل/مسرح" وهو (مسرح لا يرتبط بمفهوم الدراما التقليدية لعدم قيامه بسلطة وهمية وبروزه فرجة شاملة يشارك فيها الفرد عن طواعيه، وذلك بجسمه وروحه دون أن ينسى أنه يشاهد واقعا ممثلا ينعكس عبر الصور  $^{1}$ )، وإنطلاقا من هذه الأشكال يمكننا الحديث عن بداية المسرح المغربي التي تمثلت في تلك المفاهيم الإحتفالية لدى البرابرة وسرد الروايات والأساطير مرورا بفنون التهريج واللعب التلقائي (الحلقة)، وصولا إلى ممارسة بعض الشعائر ذات الطابع الديني (سيدي الكتفي) ظواهر الصرع عند قناوة وحمادشة، مسرح الندب والنواح في ضريح الهادي بن عيسى، موكب الشموع بمدينة سلا وأغاني الأطفال التقليدية التي كانت تؤدى في الأعياد الدينية وشهر رمضان إضافة إلى ممارستين تأطرتا في نطاق الفرجة المسرحية كفرجة (سلطان العرب) والتي تندرج ضمن لعبة رسمية قامت بتأسيسها السلطة والتي عرفت إبان حكم المولى رشيد (1666-1666) حيث تقوم على أساس التمثيل من خلال إعادة جو ملكي في ظل

<sup>1-</sup> حسن المنيعي، المسرح المغربي، المسالك والوعود، إطلالة على تاريخ المسرح المغربي، تأليف مجموعة من الباحثين، الهيئة العربية للمسرح 2013، ص

المسرح واللعب والفكاهة وقراءة الشعر، وفرحة (البساط) الذي يرجع تاريخه إلى عهد الملك سيدي محمد بن عبد الله (1757–1790) الذي كان يشاهد عروضه ويطلع من خلالها على تعسفات الإدارة وعلى سلوكاتها المتطرفة اتجاه المواطنين وما تقترفه من أعمال الظلم في حقهم.

فإذا كان الباحث والناقد حسن المنيعي يسمي هذه الأشكال بما قبل مسرحية والذي يعتبرها البداية الاولى للمسرح المغربي حيث يقول: (الواقع أنه بالإمكان رصد البداية الحقيقية (رغم طابعها الضمني) في مسرح تلقائي متحذر في الحضارة المغربية لم يخضع لأية وساطة أحنبية، وأعني بذلك المسرح الطقوسي الذي يستمد تقاليده وإيقاعاته من الجسد المغربي عبر احتفالاته الدينية والشعبية، والذي تجسدت معالمه في تظاهرات فرحوية تقوم على الحكي والسرد واللعب، والموسيقي، وتظاهرات اصطلح بعض الدارسين على تسميتها بالأشكال الما قبل مسرحية أي، فإن البعض يسميها بالأشكال المجهضة للمسرح المغربي نظرا لعدم تطورها فنيا لتصبح مسرحا، أما الأستاذ عبد الله شقرون فيسميها بالمظاهر الأصيلة للمسرح المغربي، أو المسرح الشامل حيث يتحدث عن هذه الظواهر مبرزا ثراء الثقافة المغربية بما قائلا: (لقد حفل المغرب القديم بمظاهر تعتبر ضربا من المسرح، وما حفلات البساط وسيدي الكتفي وسلطان الطلبة سوى مواسم برزت فيها مهرجانات تشخيصية حديرة بالدراسة) 2.

<sup>1-</sup> حسن المنيعي، قراءة في مسارات المسرح المغربي، ط1، مطبعة سندي، مكناس المغرب، 2003، ص 7.

<sup>2-</sup> عبد الرحمن بن زيدان، المختصر المفيد في تاريخ المسرح العربي الجديد، المسرح في المغرب، الهيئة العربية للمسرح، 2009، الشارقة، ص 7.

تعتبر هذه الظواهر الشعبية بمثابة حزان للذاكرة الثقافية المغربية المرتبطة بالزمن الشعبي الفني، لذا نقدم وصفا لهذه الظواهر الاحتفالية الشعبية لنبرز قيمتها الفنية التي توطد الوشائج بين الماضي والحاضر. ومن بين هذه الظواهر الإحتفالية الشعبية نقف عند تعريف كل من الحلقة والبساط، سيدي الكتفى وسلطان الطلبة.

الحلقة: يصعب تحديد تاريخ معين لظهور الحلقة إذ تعد من أقدم الفنون الأدائية، (وتأخذ اسمها من شكلها الدائري وفضائها الهندسي المميز الذي يتحلق حوله المتفرجون بحيث يتوسط صاحب الحلقة مركزها وهو يواجه من موقعه ذاك جمهوره مما يجعله يتحكم في المشهد بكامله وقد تضيق تلك الدائرة إلى حدها الأقصى في حالة حلقة رواة السير الشعبية مثلا وحلقة العرافة وذلك لحاجة المستمعين إلى التقاط جزئيات الخطاب المرسل، أو طالبا لما يكفي من حميمية أثناء الإستماع، ضمن هذا الفضاء الرحب يقوم الحلايقي بعدة حركات وتعابير جسدية وينتقل بسرعة وحرية وينجز حركات وألعاب بملوانية يستدعيها العرض "الحكاية أو الأسطورة" المقدم للجمهور 1).

يشرف على تقديم فرجة مسرح الحلقة بعض الأفراد المختصين في فن الحكاية أو الألعاب البهلوانية قد يسمى مداحا أو قوالا وهو شخصية مسلية يعرض إبداعاته في الأسواق وساحات المدن الكبرى كساحة الفن بمراكش وباب جامع الفنا وباب منصور العلج بمكناس والتي تمتاز بشهرة عالمية ويزورها الناس من كل أقطار العالم وكثيرا ما كان الجمهور يشارك في العرض وهذا باستدعاء صاحب الحلقة أحد الحاضرين كأن يسأله أو

<sup>1-</sup> لخضر منصوري، الحلقة فضاء قديم جديد للتحريب المسرحيضمن كتاب :المسرح الإفريقي، بين الأصالة والمعاصرة، محافظة المهرجان الدولي للمسرح، الجزائر، 2009، ص 58.

يمسك بعض من الإكسسوارات التي يستعملها صاحب العرض أو يجعله وسيطا أو أداة للمشهد المقمص.

وارتباط الحلقة بهذه الذاكرة الثقافية الشعبية بكل الأساسيات التي تحافظ على إيقاعات المتعة والإمتاع، إنما يرجع الى طبيعة ارتباطها في اغلب الأحيان بالمدينة وفضاءاتما ومؤسساتها الدينية منها والتربية مما يجعلها تتحرك ضمن النسيج الاجتماعي والجماعي للمحتمع المغربي فالحلقة كما يعرفها حسن المنيعي (هي «مهد المسرح المغربي»، أي أنها البؤرة الأولى التي ساهمت في ترسيخ وسائل التعبير المسرحي وتحقيق التواصل مع الجمهور من خلال مشاركته الفعلية في كل ما يقترح عليه من سرد عجائبي ومن عروض شيقة ومتنوعة يروم أغلبها إلى التسلية وإلى نقد الأوضاع الحياتية أي.

لقد كان للحلقة الفضل الكبير في مد الخبرة للكتاب والمخرجين المغاربة فيما يخص تقنيات التمثيل الشعبي والحوارات ما يمثل مرجعيتهم في الكتابة الدرامية أثناء توظيفهم لها في جمعهم بين الكتابة والإخراج، كما أن لها دور فعال في تثقيف الشعب وتعريفهم بمويتهم وتعتبر مركز الإشعاع الفني حيث يرى الدكتور خالد أمين في دراسته للحلقة أن (الحلقة موضع حر ومتحرر من تراتبية الثقافية العالمة، وأنحا تعتبر الفضاء الأكثر تمسرحا ضمن الفضاءات اللعبوية في ساحات السوق، وانحا تعتبر منبعا حيا للإشعاع الفني والتسلية، وتسهم في تمثيل الوعي التاريخي والهوية من خلال تعبير فني مصوغ دراميا، وأنحا الفضاء السردي الجمالي نصاشفهيا بامتياز تعاد كتابته باستمرار بتأثير المحو من خلال الانتقال من

الحكايات الشعبية والملفوظات القصصية إلى الرقص الطقوسي، والبانتوميم المسرحي، والارتجال الخلاق 1).

تلك هي مميزات هذا المسرح الدائري التقليدي الذي لا زال متبع الى يومنا هذا كما ذكرنا في الساحات الكبرى لازال المتلقى ينجذب إليها ويستمتع بكل ما يلقيه المداحون من بطولات تاريخية يجد هويته فيها ويؤكد هذا القول الدكتور عبد الرحمن بن زيدان: (إن الحلقة بكل ما تحتويه من مكونات لصناعة الفرجة، بكل تقنيات الحكي، والتمثيل، والألعاب البهلوانية، والسحرية، والغناء، تبقى الفرجة الاقدر على استرجاع المتلقي المغربي كي يستمع بما تقدمه من فرجات، وتظل – إضافة إلى هذا – الأقدر على الخفاظ على عبقرية القصص المروية وحكايات البطولة للأبطال الشعبيين، وتبقى الأقدر – أيضا على عبقرية الأنبياء وغزوات الرسول (ص)2).

البساط: لكلمة البساط معان كثيرة من ناحية الإشتقاق، فالبساط في العامية المغربية تعني أول غرفة في الطابق الأول من البيت المغربي، والبسط هو المداعبة والجرأة وترك الاحتشام أما في اللغة العربية فتدل على الزربية هذا من حيث اللفظ أما من حيث المعنى فقد عرف هذا اللون منذ زمن بعيد ورغم أن البعض يشير على انه مكان إلا انه يعبر عن فرجة ابتدأت في أول حفل قدم أمام حضرة السلطان محمد بن عبد الله، (ونظرا لأهمية هذه التظاهرة الترفيهية التي كانت ترمي كذلك إلى وعظ الناس وإرشادهم، فإن الملوك كانوا يحيطون المبسطين بحفاوة كبرى ، يرعون شؤونهم ويفتحون أبواب قصورهم لسائر الممثلين

 $<sup>^{-1}</sup>$ عبد الرحمن بن زيدان، المختصر المفيد في تاريخ المسرح العربي الجديد، المسرح في المغرب، مرجع سابق، ص  $^{0}$ 

<sup>2-</sup> عبد الرحمن بن زيدان، المختصر المفيد في تاريخ المسرح العربي الجديد، المسرح في المغرب، مرجع سابق، ص 10.

الذين كانوا يرفعون عنهم وعن حاشيتهم، بواسطة مسلياتهم التي تنطوي على فيض زاخر من العناصر الدرامية المغربية الأصيلة، لذلك، فقد كان هؤلاء الملوك يشاركون أحيانا اللعب، نتيجة ما يلمسونه في تلك النتاجات من فنون اجتماعية وانتقادية، إلى درجة أنه أصبح من التقليد أن تنظم خلال المواسم والأعياد الدينية -عاشوراء وعيد الأضحى - مهرجانات ضحمة تلتقى فيها الطوائف والجماعات بساحة القصر، وتتبارى فيما بينها، مما يجعل المتفرجين أمام نبع دافق للتسلية الرفيعة  $^{1}$ ى، وجرت العادة أن تقوم القبائل بتقديم الهدايا للمخزن الشريف في عهد المولى الحسن الأولى لكسب الرضى من السلطان وتعليقه بها، وهي فرص لكل قبيلة تشخص أمام السلطان تمثيلياتها حيث نذكر قصة إحدى القبائل التي قصدت قصر الملك حاملة معها أكياس من النقود الذهبية التي علموا بعد فتحها إنها ملئت ليلا بنقود مزيفة فأدركوا آنذاك أن قائد القبيلة هو من فعل ذلك ولم يستطيعوا بذلك إبلاغ السلطان، فتفطنوا إلى الإتفاق مع ممثلين من أهل فاس بتمثيل القصة بتفاصيلها أمام الملك، وبعد التمثيلية فهم الملك فعاقب القائد على فعلته، لتكون مدينة فاس أول مكان نشأ فيه البساط، لكن الشيء نفسه كان يتقنه أهل مراكش لذا فقد عرفت المدينيتين هذا الشكل من الفرجة الشعبية ، وفي هذا الصدد يقول الدكتور عبد الرحمان بن زيدان أن (فرجة البساط ظاهرة مسرحية شعبية تقليدية أصلها من مدينة مراكش ومدينة فاس ، كعاصمتين تاريخيتين مغربيتين يقوم فيها عنصر الدهشة في بناء الفرجة على تأثيث زمن العرض في المناسبات، والأعياد الدينية، بمناسبة عيد الأضحى أو في إحتفالات المغاربة بعاشوراء، وينهض أساس العرض على تنظيم استعراضات كرنفالية تتجه نحو مكان الحفل الذي غالبا

<sup>1-</sup> حسن المنيعي، الموقع الالكتروني، مرجع سابق، ص 24.

ما يكون في القصر السلطاني، أو في منزل أحد الأعيان، أو وجهاء القوم وأعيان المدينة 1). ومنه تكمن أهمية البساط كفن غير منغلق على جوانب التسلية بقدر ما يبرز ظاهرته كفن يفضح أساليب الظلم وسلبيات المجتمع وقد ترك أثره في مسرحنا رغم عدم توفرنا على نصوص مكتوبة إلا أنه بعض المغاربة احتضنوه في شكله المعروف للإستفادة منه من أجل هندسة العرض التي توجه ابتكاراتهم الدرامية.

سلطان الطلبة: يرجع تاريخ هذه التظاهرة إلى عهد السلطان مولاي رشيد في القرن السابع عشر (1666–1672)، حيث كانت تجري حفلات السلطان بطريقة تقليدية مسرحية إذ يى فيها رواد المسرح عرضا ضخما ذلك أن المسرحيون يتصرفون بدون شعور على خشبة المسرح ويدوم التمثيل أسبوعا كاملا إلى أن تنقضي الليلة السابعة ويكون من صالح سلطان

 $<sup>^{-1}</sup>$ عبد الرحمن بن زيدان، المختصر المفيد في تاريخ المسرح العربي الجديد، المسرح في المغرب، مرجع سابق، ص  $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$ عقا امهاوش، مرجع سابق، ص $^{13}$ ، عن كتاب حسن بحراوي، المسرح المغربي، في الأصول السوسيوثقافية، ص $^{2}$ 

الطالب أن يغادر عرشه وإلا تعرض للضرب من طرف حاشيته أو فإلقاءه في الوادي لإشعاره بتعطيل سلطته وزيف ملكه.

يرى الناقد سالم اكويندي أن (كون هذه الممارسة مازال لها حضورها القوي فيما تخترنها الثقافة الشعبية وتمدنا به على مستويات تمضهرات هذه الثقافة في السلوك المعيشي، ومنها أصبح المسرحيون المغاربة يستمدون موضوعاتهم وطرق اشتغالهم في بناء الفرحة المسرحية ونذكر منها على الخصوص فرجة اعبيدات الرمى والبساط والمداح والراوي والحلقة، والتي يمثل انعقاد لقاءات ومواسمها فرصا اجتماعية للإعلان عن حضور الذات الجمعية للناس، والانتماء لهوية الجماعة حسب مواقع تجاودها على خارطة المغرب).

إذا كانت هذه الفرجات تمثل ريبيرتوارا شعبيا رغم عدم حضوعها الى تقطيع في الفصول والمشاهد وعدم احترامها لقواعد مسرحية، لكنها تنطوي على إرهاصات درامية، وتقدم لنا فرجة فإن بدايات المسرح المغربي ستعرف انطلاقاتها بفضل التحول الذي كان وراءه الاحتكاك بالتجارب العربية والغربية وفي بناء قاعات العروض في المدن التقليدية، كما أن كل هذه الأشكال لفنون الفرجة هي بمثابة فرجات فنية موازية للقالب المسرحي الغربي شأنها شأن فنون النو والكابوكي اليابانية والكاتاكالي الهندي والرقص الباليني ... الخ.

(لقد كان الإنسان المغربي ممثلا بالفطرة يظهر حالاته النفسية والإنفعالية من خلال تفاعلاته الفيزيولوجية، فظهرت مجموعات عبيدات الرمى وسيدي الكتفي، والبساط فقد يفاجئ المتفرج الغريب من عروض هؤلاء الناس لأول وهلة قبل أن يتوصل غلى الحقيقة التي

<sup>1-</sup> سالم الكويندي، المسرح المغربي بين الفرجة والنسق السياسي، مجلة المسرح المغربي الآن، وجوه .. وأحوال، الهيئة العربية للمسرح، العدد 17 ... يناير، 2015، ص 7، 8.

تكمن في عفوية تقمص كل الشخصيات الأسطورية و الواقعية والتي تنبجس جميعها من الفضاء المجتمعي المعيش<sup>1</sup>)، ولأن المسرح من الظواهر الفنية الطارئة على الثقافة المغربية لم يعرف المغرب المسرح إلا بعد احتكاكه بالثقافة الغربية مع الإستعمار الفرنسي والإسباني الذي كانت له مساهمات في بناء المؤسسات المسرحية والتي استطاع المغاربة من خلاله التعريف بحذا الفن وبآلياته، كما استفادوا من تلك الزيارات التي قامت بها الفرق العربية والمصرية بالخصوص والتي سبق ذكرها فنقلوا عنهم هذا الفن الذي نبتت إرهاصاته الأولى فوق التربة المغربية.

يعتبر المسرح من بين القضايا الثقافية والفنية التي اصطدم بها العرب وجعلتهم يبحثون عن السبل الموضوعية التي تسمح لهم بالتمكن من آلياته وتقنياته من أجل مواجهة التحديات الاجتماعية والسياسية والثقافية، فحاول بعض رواد المسرح الأوائل إخراج هذا الفن وعملوا على تأسيسه انطلاقا من معطيات حضارية بمضامين اجتماعية وثقافية عربية لكن في قوالب وصيغ مسرحية غربية.

(أما مصادر المسرح أي مؤثراته الأساسية فهي كما سبق تأثره بالمسرح في المشرق العربي والمسرح الغربي عن طريق الاحتكاك الذي كان بين الشعوب والدول المستعمرة وعلى رأسها فرنسا واسبانيا، فبالرغم من الحجر الشديد الذي كان مضروبا على الفكر العربي من طرف الإدارات الاستعمارية، فإن طبقة واعية من أبناء المغرب العربي استطاعت أن تشاهد بعض المسرحيات الأوروبية التي كانت تمثل في كبريات المدن2).

<sup>1-</sup> محمد فراح، المسرح المغربي بين أسئلة الكتابة الإبداعية والممارسة النقدية، دار الثقافة، الدار البيضاء، ط1، 2000، ص 30، 31.

<sup>2-</sup> محمد مصايف، النقد الأدبي الحديث في المغرب العربي، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، 1986، ط2، ص 383.

يؤكد الناقد سالم الكويندي أن (الانبثاق العضوي للممارسة العضوية وانتظام فرجاتها وتلقيها كآلية في الوعي الاجتماعي لدى المغاربة منذ نشأة وتكون المجتمع، وانخراط الفعل السياسي فيها، لإعلان دولة بمختلف أنماط الحكم فيها الشيء الذي لا يدعو للغرابة في احتضان الممارسة المسرحية العربية الوافدة عليه من المشرق العربي والانفتاح بالتالي على الممارسة المسرحية الغربية التي استقدمها المستعمر 1).

ومهما يكن فإن التأثير الغربي في المسرح المغربي كان ضعيفا في البداية لأن النظام الاستعماري لم يسمح لأبناء الشعب المغربي بالاستفادة مباشرة من ثقافتيه وآدابه وفنونه حفضا لسلطته المطلقة على هذا الشعب عن طريق إبقاءه على حاله من الجهل والتخلف ولهذا اتجه الرواد الأوائل في تأليفهم للمسرحيات إلى الأساطير والآداب الشعبية البسيطة لاستقاء موضوعاتهم دون تطوير هذه الأساطير بحيث تعالج قضايا فكرية أو فلسفية أو اجتماعية معاصرة ولعل الأثر الوحيد الذي تركه المسرح الغربي هو اهتمام القائمين عليه منذ البداية بما كان يتطلبه من لباس وديكور وغيرهما على أن الفصل الأكبر في هذا الاهتمام بالمظاهر الشكلية للمسرح إنما يعود بالدرجة الأولى إلى اتصال المغاربة بالفرق المسرحية الزائرة أما بعد الحرب العالمية الثانية ، قوي اتصال الطبقة المثقفة بالثقافة الغربية مما جعلها تستفيد عن طريق الترجمة للتمثيليات وقراءة المسرحيات الغربية في لغاتما الأصلية، من المسرح الأوروبي استفادة لا تقل عن استفادةها من المسرح الشرقي.

## 2- تجربة الترجمة والاقتباس في المسرح المغربي:

<sup>1-</sup> سالم الكويندي، المسرح المغربي بين الفرحة والنسق السياسي، مرجع سابق، ص 12.

إن زيارة الفرق المسرحية إلى المغرب كان لها تأثير بشكل أو بآخر على المسرح المغربي والذي لم يقتصر فقط على المواقف السياسية والإيديولوجية التي تجشب الاستعمار والظلم المختمعي، وإنما امتد إلى حوانب فنية منحت المسرح المغربي شكلا مشابها للعمل الدرامي في المشرق العربي وفي الغرب وهذا ما يؤكده الدكتور حسن المنيعي في قوله: (لقد عرف المسرح عندنا في حدود العشرينات – وعن طريق المشرق العربي، وبما أن عملية الاحتضان لهذا الفن تمت على يد ثانية لا انطلاقا من الأصول، فإن هذه الوضعية ستطرح مشكلات نوعية على النقد المغربي، كما ستجبره فيما بعد أن يبث فيها لتأكيد حضوره أو فعاليته، لأن الإحفاق في ذلك من شأنه أن يقلص دون الفن المسرحي أن، حيث تأثر كل من الرواد أمثال المهدي المنيعي، ومحمد الزغاري ومحمد القري وعبد الواحد الشاوي ومحمد بن الشيخ وغيرهم بالفرق القادمة من المشرق العربي، وحفزهم ذلك على التشبع بالفن الدرامي والترجمة، والتمثيل.

إن الارتباط الوثيق للاقتباس بالبدايات الأولى للمسرح المغربي هو حقيقة لا مفر من الإعتراف بها منذ تعرف العرب على الأشكال المسرحية الغربية التي نقلها مارون النقاش الذي يعد كما ذكرنا سابقا (أول من أدخل الفن المسرحي في البلاد العربية مارون النقاش الذي اقتبسه من ايطاليا حين سافر إليها في سنة 1841، وابتدأ تمثيله باللغة العربية الدارجة، وكانت أولى المسرحيات التي قدمها لجمهوره العربي في بيروت هي رواية (البخيل) المعربة عن (موليير) وذلك في أواخر سنة 21847) إلا أن الإرهاصات الأولى أو ما سميت

<sup>1-</sup> حسن المنيعي، هنا المسرح العربي، هنا بعض تجلياته، منشورات السفير، مكناس، ط1، 1990، ص 88.

<sup>2-</sup> عمر الدسوقي، المسرحية نشأتها وتاريخها وأصولها، دار الفكر العربي ، دت. دط .ص 17.

بالأشكال (الما قبل مسرحية) التي كانت متوفرة في البيئة المغربية جعلت المسرح المغربي يأخذ خصوصية تميزه عن المسارح العربية الأخرى من حيث البداية الشيء الذي هيأ الجمهور المغربي نفسيا لاستقبال واحتضان هذا اللون المسرحي.

رغم فسيفساء هذه الأشكال الشعبية التراثية من حيث تنوع المظاهر المسرحية وانتشارها الواسع وغنى الفلكلور المغربي وثراءه بكل الألوان التي تتضمن العنصر الدرامي والتي تقوم على الفرحة إلا أن ذلك لم يكفي لخلق مسرح مكتمل منذ بدايته فهناك اختلاف واضح يميز البيئة العربية والمغربية بالخصوص عن البيئة الأوروبية، وهذا ما يشير إليه علي الراعي في قوله: (رغم تنوع وغنى الفلكلور المغربي في ميدان الظواهر المسرحية، مسرح الجلقة ومسرح البساط واحتفال سلطان الطلبة، فإن المسرح بدأ في عشرينيات القرن الحالي في المغرب بالطريقة ذاتما التي بدأ بما في الأقطار العربية الأخرى، ولدت شرارته زيارة الفرق المسرحية العربية من مصر، كما أسهمت الفرق الأوروبية أيضا في بث فكرة المسرح ،ولو على نطاق ضيق أي.

تعد مرحلة الاقتباس أول محطة أرسى عليها المسرح بالمغرب دعائمه منذ بداياته الأولى والتي تحدث عنها الناقد حسن المنيعي قائلا: (كانت البداية تروم إلى خلق ممارسة مسرحية من خلال بناء أسس هيكل عام للفن المسرحي، في هذا النطاق حاولت مجموعة من المسرحيين المغاربة الخروج بالعمل المسرحي من حدوده الضيقة إلى آفاق أوسع وأرحب عن طريق الاقتباس والترجمة ودراسة طرق الإخراج الأوروبي<sup>2</sup>).

<sup>1-</sup> على الراعي، المسرح في الوطن العربي، مرجع سابق، ص 498.

<sup>2-</sup> حسن المنيعي، المسرح المغربي من التأسيس إلى صناعة الفرجة، ط2، دار الأمان للنشر والتوزيع، الرباط، يناير، 2002، ص 8.

تعتبر قضية التأسيس من بين القضايا التي واجهت النقد المسرحي المغربي، فتأثير التبحارب المسرحية العربية والاحتكاك بما دفعهم إلى التفكير في محاولة تأسيس المسرح بالمغرب بخصوصيات فكرية وحضارية وفنية تعانق همومهم وقضاياهم، كما لا ننسى التأثيرات الغربية والتي تمثلت في الملامح المولييرية التي ميزت أعمال المسرحيين المغاربة الأوائل الذين أعطوا الأولوية للاهتمام بعملية الترجمة والاقتباس وحاولوا أن يطبعوها بطابع مغربي لتعتبر أعمالهم بمثابة إرهاصات أولى للظاهرة المسرحية المغربية . كما أن هذا التأثير لم يكن سببا في عرقلة تطور المسرح في المغرب، ولم ينقص منه، فما أشرنا سابقا أنه فن طارئ على الثقافة المغربية فلولاه لما استطاع المغاربة تكوين أفكارهم المسرحية ولما عملوا على بناء صيغة مسرحية تتلاءم وطبيعة واقعهم المغربي بما يتميز من متناقضات ومتغيرات.

شهدت سنة 1923 نشاطا حركيا للممارسة المسرحية فتأسست بعض الفرق في المدن الكبرى كالدار البيضاء، وفاس، مراكش، طنجة، تطوان ومكناس وتجسدت في أعمال المسرحيين الذين تأثروا بالفرق المسرحية كمسرحية طرتوف للمهدي المنيعي ومسرحية المنصور الذهبي لمحمد بن الشيخ، ومسرحية صلاح الدين الأيوبي لنجيب الحداد، ومسرحية في سبيل المجد لعبد الواحد الشاوي... إلخ، وقد كان يرتكز المسرح المغربي على كتابة تقدف إلى توعية الجمهور بقضاياه، وتقدف إلى التعبير عن مواقف وطنية تفضح غطرسة الاستعمار وسياسته القمعية، ولم تنحصر النصوص المسرحية على اللغة الفصحى فقط بل اعتمدت مذلك على اللهجة العامية كمسرحية دموع اليتيمة لرشاد بوشعيب كما اهتم بعض المثقفين بقضايا المسرح وما يصبوا إليه من أهداف نبيلة عن التغطية الصحفية أو والكتابة النقدية.

يربط الناقد أديب السلاوي تطور الفنون وتطور المحتمع، مما يضفي على اتجاهه الواقعي وضوحا أكبر، حيث يجعل اهتمام المسرح بالإنسان والمحتمع يفيده باعتباره فنا في حاجة إلى التحديد والتطور يساعده على بلورة اتجاهه وتعميق أفكاره ،حيث يؤكد على ضرورة الاهتمام بالمسرح المغربي وبقضايا الإنسان والمحتمع وبالقضايا القومية والوطنية، وقضايا التطور الحضاري حيث يقول في هذا الصدد: (بالنسبة إلينا كمغاربة، ينبغي توظيف كل الأصوات الإبداعية لصالح معركتنا ضد التخلف، وبالتالي ضد الإقطاعية، وضد التقوقع الحضاري ذلك أن تطور الفنون من جهة أحرى رهين بنجاح حركات التحرر، رهين بخلق الظروف المناسبة لخلق نظافة فنية شعبية على مستويات كثيرة 1).

رغم أن الظواهر (الما قبل/ مسرحية) التي سبق ذكرها لم تعزز وجودها بنصوص مسرحية إلا أن الدعوة إلى استلهمها أدى إلى ظهور اتجاهات مسرحية تتعامل مع هذا الموروث وتوظفه من أجل تبرير غياب المسرح بمفهومه الحداثي بالمغرب ونفي علاقتها بالمسرح الغربي إلا أن الطابع الذي ميز التنظيرات المتمثلة في كل من الاحتفالية ومسرح النقد والشهادة والمسرح الثالث نظرا لأنها لازالت تتعامل مع نصوص أجنبية ولا زالت تعتمد بعض التقنيات الغربية في كتابة النصوص وعملية الإخراج لكبار المسرحيين أمثال بريخت وغروطوفسكي وارطو وبيتر بروك وغوردن كريج وادولف ابيا وستانسلافسكي وميرهولد .. إلخ وهذا ما يصعب على كل دارس للمسرح المغربي نفيه لعلاقة المسرح المغربي نظرا للتفاعل الثقافي والحضاري و محاولة المغاربة الاستفادة من الإرث المسرحي الغربي وتوظيف بعض أساليبه وتقنياته في الكتابة المسرحية والركحية.

<sup>1-</sup> محمد مصايف، ، النقد الأدبي الحديث في المغرب العربي، مرجع سابق، ص 388.

لقد ازدهرت المكابدة الميدانية لإنجاز مشاريع نقدية حيث صاحب تلك البواكير المسرحية الأولى مجموعة من الدراسات النقدية التي كانت تقوم على المنهج الذوقي الانطباعي والتي نشرتها بعض الصحف الوطنية، واهتمت هذه الدراسات بإشكالية تأسيس مسرح مغربي بسيماته وخصوصياته بعيدا عن تلك التأثيرات الغربية والعربية الشيء الذي حفز المسرحيين المغاربة لإعادة النظر في الظاهرة المسرحية والبحث عن شكل مسرحي يحتضن ثقافتهم المغربية ويعبر عن وجدائهم كما ساهمت في تجارب مسرحية تبلور معظمها في مسرح الهواة بالمغرب كالمسرح الاحتفالي والمسرح الثالث ومسرح النفي والشهادة، ومسرح المرحلة ، فأثارت بعض القضايا الأساسية في المسرح والتي تتضمن أفكار نابعة من الثقافة الشعبية وتطعيم الفن المسرحي بها ما نفسر به توظيف التراث الشعبي المغربي في التحارب المسرحية المغربية وهذا ما نجده عند منظر الاتجاه الاحتفالي عبد الكريم برشيد والذي استلهم التراث الشعبي المغربي في أعماله المسرحية (سالف لونجة) والتراث العربي (ابن الرومي في مدن الصفيح)، إضافة إلى استلهامه التراث الغربي في مسرحية (فاوست والأميرة الصلعاء).

إن هذه الخصوصية التي أصبح المسرح المغربي يتسم بها كانت بمثابة كردة فعل على الصيغ والأشكال الغربية ، كما كانت بمثابة ثورة عامة وعميقة استهدفت البنيات التحتية لهذا الفن أ) فقد نشأ محافظا على شكله نقلا واقتباسا من الغرب أما روحه وأسسه فقد نقلها من التراث الشعبي المغربي، وعلى هذا الأساس اتجه المهتمون بالحركة المسرحية المغربية من كتاب ومخرجين إلى البحث عن صيغة مغربية عربية للمسرح كما طرحت الثوابت الثقافية

<sup>1-</sup> محمد الفراح، المسرح المغربي بين أسئلة الكتابة الإبداعية والممارسة النقدية ، دار الثقافة مطبعة النجاح الجديدة، الدار البيضاء، ط1، 2000 ص

إطار فكري وحضاري محفز للبحث والدراسة والتجريب من أجل استنباط مسرحا مغربيا شكلا ومضمونا رافضا للشكل الأوروبي مستوحيا قوالبه ونماذجه من التراث الشعبي ومستمدا لغته من الحكايات والقصص الشعبية والأساطير المغربية.

ارتبط المسرح المغربي في مراحل تأسيسه بفعل التأصيل والذي لا يعني مجرد العودة إلى التراث واغتراف محتوياته المادية والوجدانية والفكرية فحسب بل بأصالة نتاجه الإبداعي المسرحي المغربي المرهون بالخصوصية التي أفرزها التكوين الإيديولوجي والثقافي والاجتماعي، إذ تقدف الكتابات التأسيسية الجديدة في المسرح المغربي والتي تتعامل مع التراث إلى جعل جوهر المادة التراثية إسقاطا حيا للواقع الإنساني.

نستخلص من هذا أن إشكالية تأصيل الخطاب المسرحي المغربي والتي ارتبطت بإشكالية توظيف التراث في أذهان المغاربة المسرحيين، اصطدمت بمشاكل عدة نظرا لانطلاقها من ثنائية الأصالة والمعاصرة إذ لا يمكن للأصيل أن يكون معاصرا ومنه يمكننا القول أن: (المسرح المغربي يعيش حالة تجريب منطلقا في ذلك من ضرورة الخروج عن الأشكال والنماذج المسرحية الجاهزة التي فرضت عليه، والبحث عن أشكال تعبيرية مسرحية جديدة في التأليف والإخراج والتمثيل وذلك بهدف تحطيم بنيات المسرح الكلاسيكي والعمل على إعادة النظر في علاقات الإنتاج المسرحي<sup>1</sup>)، فعملية التجريب في المسرح المغربي لم تكن مجرد بحث على صيغ وأشكال جديدة، بل بحثا عن مضامين فكرية تتلاءم وهذه الأشكال، فبغض النظر عن قيمة التجارب المسرحية المغربية أصبح للتجريب المسرحي مكانا بارزا قائما بذاته، وكانت هذه التجارب الي ساهم فيها أغلب المخرجين والكتاب

<sup>1-</sup> محمد فراح، المسرح المغربي بين أسئلة الكتابة الإبداعية والممارسة النقدية، مرجع سابق، ص 34.

المسرحيين تقصد إلى تطوير الصيغ المسرحية وتأصيلها بما يتلاءم مع المعطيات الحضارية والثقافية.

رغم كل هذه الجهود المسرحية التي أرادت إثبات أصالتها ورغم البدايات المبكرة للمسرح في المغرب إلا أن المسرح المغربي أصبح يعاني من مشاكل وأزمات نظرا لتكرار تلك التجارب والعروض التي أصبحت تخضع لاختيارات مسبقة كانت تعرض من أجل ملء الفراغ ولم تلق أي إضافات جديدة ترصد بها هموم المغاربة اليومية ومشاكلهم، إلا أن الدراسات حول المسرح كانت قليلة جدا، إضافة أنها لم تحتم بحركة التأليف المسرحي ومشاكل اللغة والحوار ولعل سبب ذلك يرجع إلى قلة الممارسة النقدية الجادة للحركة المسرحية وتتبعها ومحاولة الكشف عن أهميتها وفعاليتها في بلورة أسس منهجية ثابتة للتجارب المسرحية المغربية.

# المبحث الثاني: محاولات التأصيل في المسرح العربي

لقد ازدهرت المكابدة الميدانية لإنجاز مشاريع نقدية حيث صاحب تلك البواكير المسرحية الأولى مجموعة من الدراسات النقدية التي كانت تقوم على المنهج الذوقي الانطباعي والتي نشرتها بعض الصحف الوطنية، واهتمت هذه الدراسات بإشكالية تأسيس مسرح مغربي بسيماته وخصوصياته بعيدا عن تلك التأثيرات الغربية والعربية الشيء الذي حفز المسرحيين المغاربة لإعادة النظر في الظاهرة المسرحية والبحث عن شكل مسرحي يحتضن ثقافتهم المغربية ويعبر عن وجدانهم كما ساهمت في تجارب مسرحية تبلور معظمها

في مسرح الهواة بالمغرب كالمسرح الاحتفالي والمسرح الثالث ومسرح النفي والشهادة، ومسرح المرحلة، فأثارت بعض القضايا الأساسية في المسرح والتي تتضمن أفكار نابعة من الثقافة الشعبية وتطعيم الفن المسرحي بها ما نفسر به توظيف التراث الشعبي المغربي في التجارب المسرحية المغربية وهذا ما نحده عند منظر الاتجاه الاحتفالي عبد الكريم برشيد والذي استلهم التراث الشعبي المغربي في أعماله المسرحية (سالف لونحة) والتراث العربي (ابن الرومي في مدن الصفيح)، إضافة إلى استلهامه التراث الغربي في مسرحية (فاوست والأميرة الصلعاء).

إن هذه الخصوصية التي أصبح المسرح المغربي يتسم بحا كانت بمثابة كردة فعل على الصيغ والأشكال الغربية، كما كانت بمثابة ثورة عامة وعميقة استهدفت البنيات التحتية لهذا الفن<sup>1</sup>)، فقد نشأ محافظا على شكله نقلا واقتباسا من الغرب أما روحه وأسسه فقد نقلها من التراث الشعبي المغربي، وعلى هذا الأساس اتجه المهتمون بالحركة المسرحية المغربية من كتاب ومخرجين إلى البحث عن صيغة مغربية عربية للمسرح كما طرحت الثوابت الثقافية إطار فكري وحضاري محفز للبحث والدراسة والتحريب من أجل استنباط مسرحا مغربيا شكلا ومضمونا رافضا للشكل الأوروبي مستوحيا قوالبه ونماذجه من التراث الشعبي ومستمدا لغته من الحكايات والقصص الشعبية والأساطير المغربية.

- فكيف ساهم هذا التنظير المسرحي المغربي في تفعيل الوعي وتغيير المفاهيم المسرحي؟
1) التجربة المغربية وعلاقتها بالتراث:

## أ- في ماهية التجريب:

<sup>1-</sup> محمد الفراح، المسرح المغربي بين أسئلة الكتابة الإبداعية والممارسة النقدية، دار الثقافة، مطبعة النجاح الجديدة، الدار البيضاء، ط1 2000، ص

ولد المسرح بحربا و استطاع أن يحافظ على استمرارية، رغم منافسة بقية الفنون والتي عرف كيف يوظفها ويحتويها، ليصبح جزءا لا يتجزأ منه، يقول "باتريس بافيه" عن التجريب: (هو موقف الفنانين إزاء التقليد وإزاء المؤسسة المسرحية، وبالتالي إزاء الاستغلال التجاري).

يتضح لنا أن التجريب هو الإيمان بوجود شكل سابق والاعتراف به، والتجريب في المسرح هو مجموعة من الاقتراحات تفتح آفاق جديدة من أجل إيجاد صيغ مختلفة للخطاب، والتواصل في التعامل مع النص الدرامي والسينوغرافيا.

وكذا الممثل والجمهور، أو صفة التجريبية في المسرح كما بقية الفنون، لا ترتبط بتيار فني محدد أو بفترة زمنية معينة، أو بحركة مسرحية ما، فقد كان التجريب و لا يزال الدافع الأول لتطور المسرح منذ ولادته)2.

بقيت الدراما الأرسطية وفق قواعد أرسطو مثلما هي مدونة في كتابه " فن الشعر"، وجاءت بعدها دراما أرسطية مختلفة عنها، وظهرت بعدها الرومانسية فقامت بتهديم وحدة المكان والزمان، وجعلت الصراع بين الفرد والمحتمع مهتمة بمبدأ التفرد وتلتها الواقعية بعد سقوط نابليون واهتزاز الاعتقاد في طبيعة الإنسان المثالية، وكانت لكتابات اوجيست كونت كونت لكتابات اوجيست كونت 1798\_ 1857 الفضل في بروز التيار الواقعي وبطريقة علمية تحليلية للنفس البشرية، ويقول إميل زولا في هذا الصدد: "لقد وصلنا إلى ما هو واقعي وهو القوة الوحيدة في القرن التاسع عشر"<sup>3</sup>، وتعنى هنا الواقعية تقديم الواقع بطريقة جمالية.

<sup>1-</sup> جازية فرقاني، التجريب في المسرح الجزائري، المسرح دوت كوم، 16 أفريل 2004.

<sup>2-</sup> ماري إلياس، حنان قصاب، المعجم المسرحي، مفاهيم ومصطلحات المسرح وفنون العرض، مكتبة لبنان ناشرون، ط1، 1997، ص 118.

 $<sup>^{3}</sup>$  رشاد رشدي، الدراما من أرسطو إلى الآن، هلا للنشر، مصر، ط1،  $^{2000}$ ، ص  $^{3}$ 

يجب على المسرحي قبل ممارسة التجريب أن يكون متشبعا بقواعد المسرح الأرسطي، ودارسا للتجارب التي خاضت غمار التجريب متفاديا في ذلك مشكلة التكرار، فمثلا معرفة أسس المسرح الكلاسيكي وتقاليده تساعد المجرب في تحقيق الاختلاف فينطلق من تجارب سابقة ليأتي بالجديد.

فالقول بالتجريب يعني ضمنا الإيمان بوجود شكل فني سابق هو أرضية تنطلق منها الممارسة العملية التجريبية) ، فالبحث والتجديد والتجريب أشياء ضرورية للمحافظة على النشاط المسرحي، والقضاء بعض الشيء على الروتين الذي تعود فعالياته من خلال أساليب توارثت لدى الكتاب والمخرجين، وهذا لا يعني رفض ما هو قديم، فالتجريب يعتمد على أسس قديمة لأرسطو، ولكن من أجل الاستمرارية في الإنتاج والتمييز في الأداء، فعلى الفنان أن ينقب ويبحث ويجرب ويقتبس باستمرار مع استيعاب شروط الوعي الاجتماعي، إذن فالتجريب هو إيجاد آليات حديثة للنص والعرض المسرحي، قصد التغيير والتطوير، وهو البحث عن أشكال جديدة، تستفيد من القديم وتتحداه لتخلق الجديد.

ويعد برتولد بريخت 1889\_1956، من بين الكتاب القلائل الذين نظروا في أعمالهم في كتاب "الارجانون الصغير" وكتب مجموعة من المسرحيات التي ثار من خلالها على المسرح الأرسطي ونذكر منها: "الإنسان الطيب في ستشوان" "السيد بونتيلا وخادمه بانتي" ذات الطابع الصيني مستخدما فيها التراث، " دائرة الطباشير القوقازية" فهو يرى ان المسرح الأرسطي لم يعد صالحا، وقد استنفد أغراضه وينفي في ذلك وجود الميثولوجيا في زمن تغزوه الآلهة، وإن المتفرج يقف موقفا سلبيا، مسلوب الإدارة، فيرى أن يبقى المتفرج في

<sup>1-</sup> جازية فرقاني، تجليات المسرح التجريبي في الجزائر، التجربة الملحمية نموذجا، www .elmasrah. com.

وضعية مرقب لا منسجم فيقول في هذا الصدد" الفن الذي لا يضيف شيئا إلى تجربة الجمهور، والذي يغادره كما وجده، والذي لا يريد أكثر من أن يتملق غرائزه البدائية ويؤكد أراء فجة ومهترئة، إن فنا كهذا لا يساوي شيئا).

أراد بريشت أن يحول المتفرج من السلبية إلى الإيجابية فتوصل إلى ما يسمى بالتغريب الذي يعني نزع البديهي عن الحادثة أو الشخصية فيثير الاندهاش حولها، حيث يظهر المألوف، ويرى بعض النقاد أن التغريب البريختي استمد بدوره من فلسفة هيغل، (إن التغريب البراختي ذو علاقة متينة بالاغتراب الهيغلي الذي كان ماركس قد استعار منه والذي يعني عند هيغل بصفة مبدئية عدم الانسجام بين العالم كما هو في حالته الراهنة من جهة وقوى التقدم التاريخي الضاغطة من جهة أخرى، وعلى يد ماركس أصبح الاغتراب يعني حالة انحدار وتايد الظلم الذي يهوي بالوجود الإنساني فيصبح الإنسان سلعة تباع وتشترى).

لقد هدف بريشت من خلال أعماله إلى خدمة الإنسانية وتوضيح الوسائل التي بواسطتها يمكن السيطرة على المصير البشري، فهو يرى ان اكبر متعة يحققها المسرح هي المشاركة الفعالة التي تضمن تطبيق المتفرج لما يراه على المسرح.

لكن بعد الحرب لعالمية الثانية وجراء ما لحق بالعالم من دمار من جميع النواحي، ظهر إلى الوجود مسرح العبث الذي أراد أم يصور عبثية الحياة على خشبة المسرح، فأصبحت الشخصية غير مفهومة.

<sup>. 19</sup> مناد الطيب، أثر المسرح البريختي في أعمال كاكبي، رسالة ماجستير، جامعة وهران، الجزائر، 1995، 1996، ص $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> مناد الطيب، أثر المسرح البريختي في أعمال كاكبي، رسالة ماجستير ص 25.

من مشكلات هذا المصطلح أن الكثيرين يتهمونه بالالتباس والضبابية، وأن بعض المسرحيين لا يؤمنون بالتجريب وبعضهم الآخر فهم أنه معادل للحرية المطلقة في تقديم العرض المسرحي، وهذا ما جعل الجمهور ينقسم أيضا إلى قسمين: الأول مؤيد، والثاني معارض.

إن مصطلح التجريب يعني تجاوز السائد للوصول إلى ما هو جديد وأكثر إبداعا، وهذا يؤكد بأن المسرح يبقى مسرحا بأهدافه وفنياته وقدرته على العطاء وإقناع المتلقي وتحريك نبضه ومخاطبة فكره ومشاعره وما يعاني منه التجريب في المسرح العربي و الغربي معا، فهو يدير ظهره للمتلقي ولا يهتم به ، فهم أم لم يفهم ؟ استمع أم لم يستمع؟ ولهذا أطلق عليه البعض مسرح الانعزال وآخرون قالوا عنه إنه مسرح النخبة.

إن الأمة تسعى للتخلص من عوائق الحياة والظلم والاستعمار تتطلع إلى مسرح طليعي ناهض، مسرح يخاطب المتلقي ويجسد حلمه ويطرح أسئلته الاستعراضية فحاجتنا إلى التجريب تعادل حاجتنا إلى المسرح، وحاجتنا إلى الفن، وما (دام المسرح فن الإنسان والفكر والفن والجمال فإن التجريب في المسرح يمثل روح هذا الفن، و إن تخلينا عن الروح فقد تخلينا عن الحياة إذ ما فائدة الجسد بلا روح.

يرى بعض النقاد أن علاقة التجريب في المسرح العربي مع الغرب هي علاقة غير متكافئة لذا يتميز التجريب في المسرح العربي بمدى وعي الذات بضدها / الآخر، إلا أن هذا التميز لا يعنى الانفصال كليا عن الغرب هو حسب رأي الناقد عبد الرحمان بن زيدان

(لا يقوم على تثاقف الحضارات والثقافات والفنون سيكون حتما تجريبيا محكوما عليه بالتوقف والتكرار والتقليد ، لغياب الوعى الضدي الذي يضبط عملية التثاقف<sup>1</sup>).

ويرى بعض النقاد المطلعين على ثقافة الغرب وأدبياته الفنية أنه (تجريب للتأسيس وهذا ما يمكن ان نميزه عن التجريب في الغرب  $^2$ ) كما يرى أن (التجريب نوعان : تجريب هادف يقوم على رؤية فنية وفكرية من أجل الإغناء والتطوير وخلق الأشكال والمناهج الجديدة وتجريب يستهدف تحطيم كل مضمون اجتماعي في الفن $^3$ ).

إن قضية التجريب تأخذ اهتماما خاصا للنقاد المسرحين نظرا لأنها تعكس بعدهم الثقافي والفكري والنقدي المسرحي ولعل أي ممارس نقدي لهذه الظاهرة يفسر مدى تشبعه بثقافات الغير ومنفتحا بفكره على التراث لذلك نجد هناك جدل وحدة في الرد حيت تخص الموضوعات قضايا التنظير للمسرح ما يجعل الناقد يظهر قدراته النقدية ويساهم في إفراز منظورات جمالية مختلفة.

### ب- في ماهية التراث:

يشكل التراث القيمة الثابتة لكل أمة؛ فمنه تبني منه حاضرها ومستقبلها، لذا ينهل المبدعون تجاريهم الفياضة بالقيم المبعوثة في نفوس الناس، ليعبروا من خلالها وجودهم ووجود حاضرهم، فقد نشا المسرح معتمدا على التراث سواء الشعبي أو التاريخي أو الأسطوري حيث كان مصدرا قديما قدم المسرح، هذا ما جعل كثيرا من كتاب المسرح يعتمدون عليه ويستمدون منه مواضيع مسرحياتهم.

<sup>.</sup> 1 عبد الرحمان بن زيدان إشكالية المنهج في النقد المسرحي العربي، المجلس الأعلى للثقافة، مطابع الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1996، ص 66.

 $<sup>^{2}</sup>$  عبد الكريم برشيد، "الكتابة بالحبر المغربي في كتابات الدكتور عبد الرحمان بن زيدان، ط $^{1}$ ، 2003، ص $^{2}$ 

<sup>3-</sup>نفس المرجع، ص 88.

يعني مصطلح التراث الشعبي حسب ابن منظور هو: (الورث والورث، والإرث والوارث والوارث وإراث والتراث والتراث والميراث في المال وارث في الحسب التراث: ما يخلفه الرجل لورثته) أ.

يوحي المعنى اللغوي لهذه اللفظة بالاتصال بين الأجيال ووجود الماضي، في الحاضر، لذلك اتجه بعض المبدعين إليه في العصر الحديث ليعبر ومن خلاله عن بعض الأجيال)2.

يرى حسن حنفي (أن التراث: هو المنقول إلينا أولا والمفهوم لنا ثانيا والموجه لسلوكنا ثالثا، ثلاث حلقات يتحول فيها التراث المكتوب إلى تراث حي يقوم بالحلقة الأولى لشعور التاريخي، وبالحلقة الثانية لشعور التأملي، وبالحلقة الثالثة لشعور العلمي)3.

يشمل مصطلح التراث عالما متشابكا من الموروث الحضاري والبقايا السلوكية والقولية التي بقيت عبر التاريخ وعبر الانتقال من بيئة لبيئة، ومن مكان لمكان في الضمير الإنساني المعاد.

وهو بهذا المصطلح يضم البقايا الأسطورية والموروث الميثولوجي العربي القديم، كما يضم الفلكلور الممارس، وسواء ظل على لغته الفصحى، أو تحول إلى العاميات المختلفة السائدة في كل بيئة من البيئات، وسواء كان من الفلكلور النمطي العربي العام آو كان من الفلكلور البيت الذي تفرضها البيئة وظروف الممارسات الحياتية في هذه البيئة، ويضم هذا المصطلح أيضا الأدب الشعبي والمدن والشفهي وحاصو إلا تراث عبر المكان والزمان...

 $<sup>^{-1}</sup>$  ابن منظور، لسان العرب، دار احياء التراث . بيروت. مادة ورث.

<sup>2-</sup> سيد إسماعيل، أثر التراث العربي في المسرح المعاصر، دار قباء للطباع والنشر والتوزيع، دار المرجاح، الكويت، 2000، ص 39.

<sup>.40</sup> سيد إسماعيل، أثر التراث العربي في المسرح المعاصر، مرجع سابق، ص $^{-3}$ 

يشمل هذا المخزون الثقافي والمتنوع والمتوارث من قبل آبائنا وأجدادنا على قيم دينية وحضارية وشعبية وتاريخية إضافة إلى العادات والتقاليد، وهذا ما نراه في الإنسان العربي الذي يحيا بتراثه، فيتمسك به في أقواله وأفعاله، فالتراث هنا روح ماضيه وروح حاضره ومستقبله كذلك، وبشعور الكاتب المسرحي بمدى ثراء التراث وغناه، هذا الشعور الذي يمنحه معطيات وطاقات تضفى في عمله الإبداعي وتمده بدلالات لا حصر لها.

إن الخاصية التي تميز مصطلح التراث هي اتفاق معظم الباحثين على ضرورة العودة إليه والاهتمام به دون الخوض في تفصيلات تلك العودة فهو علم يدرس قضايا المجتمع والإنسان، فقد أضحى التراث اليوم مجالا واسعا لمعرفة الماضي وتفسير الكثير من ظواهر الحاضر فهو يحوي جميع المخلفات الشعبية مثل القصص والشعر والموسيقى والأهازيج والمنحوتات، كما أن التراث تحول إلى منهل للفضاءات الإبداعية العربية كالرواية، المسرح، والفنون التشكيلية.

إن البحث في حقل التراث ودراسته سيتوجب وجود ثلاث فنون رئيسية إنسانية يمكننا حصر هذا الحقل، فهي تمثلت وهي خلاصة الموروث الشعبي وهي:

- الأمثال الشعبية يضاف إليها الألغاز والنكت.
  - الأغاني الشعبية (الشعر الشعبي كمادة).
    - السير الشعبية (المداح والقوال).

تعتمد هذه الفنون على الذاكرة في انتقالها من جيل إلى جيل آخر ومن مجتمع إلى مجتمع، ونظرا لثراء هذه الفنون وغناها فقد أضحت مادة خصبة لما عرف بالتوظيف والاستفادة من خصائصها ومضامينها سواء على مستوى الشكل أو المضمون في ألوان

وأجناس أدبية متنوعة، فمحاولة التوظيف في الأدب عموما والمسرح خصوصا في حد ذاتها ظاهرة لها جذورها، لذا ذهب البعض إلى القول أن البداية التاريخية للمسرح كانت بداية تراثية حيث أصبح التراث بديلا خياليا للواقع وفي هدا تكمن طاقته التعبيرية الخصبة، ومعمولية الثرية، عكس المعاناة التي يعيشها الفرد يوميا.

إن رجوع الكاتب المسرحي إلى التراث وتوظيفه، له دلالة على مدى شعوره ومعرفته بالتراث وثراءه، فهو يمده بمعطيات وطاقات ودلالات تعبيرية تساعده في عمله الإبداعي حيث يقوم بإثارة وجدان الأمة لما للتراث من حضور حي عندما يقوم بتوظيفه.

## 2) التنظير برؤى نقدية مغربية:

لعل الكثير من الكتابات النقدية المسرحي بالمغرب اهتمت بقضايا التنظير الذي ارتبط بالتجريب والإبداع المسرحي في الوطن العربي وبتأصيل المسرح وحمايته من هاجس التيار التغريبي حيث أثار موضوع التنظير (زوبعة من النقد لأن أغلب النقاد كانوا يتساءلون عن إمكانية الحديث عن مثل هذا التنظير 1).

يعرف الناقد مصطفى رمضاني التنظير بأنه (تصور يعكس اجتهادا جديدا يخص الظاهرة في إطارها العام ومن خلاله تحدد الأدوات والإجراءات والأهداف العامة للعملية الإبداعية موضوع التنظير غير أن هذا لا يعني أن التنظير يختلف عن النقد اختلافا كليا، وإنما الاختلاف الأساسي يكمن في طبيعة كل منهما. فالتنظير نوع من النقد الشامل لأنه ينطلق من استقراء الظاهرة في كليتها لاقتراح تصور يمكن أن يكون بديلا لما هو سائد من

<sup>1-</sup> مصطفى رمضاني، "مسرح عبد الكريم برشيد التصور والإنجاز"، مطبعة تريفة، بركان، دت، ص 11.

أنماط الإبداع. أما النقد فيعتمد على ملاحقة خاصة إذ يدرس الإبداع أو الظاهرة في إطارها الخاص $^1$ ).

وفي تعريف آخر للمنظر عبد الكريم برشيد فالتنظير هو : (علم المسرح سواء كان هذا المسرح في آنيته أو في مستقبليته 2 كما يعرفه من الجانب النقدي على أنه (نقد شامل لأنه لا ينتقد المسرحيات – كوحدات صغيرة – ولكنه ينتقد المسرح / الكل وبهذا فهو يطرح كل المسرح العربي – في كينونته الحالية والممكنة – للتساؤل والشك – إنه إذن لا يبحث في مكونات النص / العرض، ولكنه يبحث في المكونات الحضارية والتاريخية والاجتماعية والفكرية للمسرح العربي (من حال الصمت والفكرية للمسرح العربي (من حال الصمت إلى حال الكلام ومن السكون إلى الحركة ومن التبعية الى الاستقلال 4).

كما عرف الناقد عبد الرحمان بن زيدان التنظير هو: (هو وضع قواعد جديدة وفق تصورات معينة ورؤية للعالم تعكس مجموعة الطموحات والمشاعر والأفكار التي تضم أعضاء مجموعة أو فرقة  $^{5}$ ).

ويعطي الناقد عز الدين بونيت مفهوما آخر للتنظير فيقول أنه: (كل تفكير في المسرح عبر نفسه عن نفسه بشكل منظم وصريح . شريطة أن يتضمن تصورا عن طبيعة المسرح

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- مصطفى رمضاني، "مسرح عبد الكريم برشيد التصور والإنجاز"، المرجع السابق، ص 11.

<sup>2-</sup> عبد الكريم برشيد، الاحتفالية وبداية عصر التنظير، ضمن كتاب جماعي بعنوان "المسرح المغربي بين التنظير والمهنية"، منضورات مجموعة البحث في المسرح والدراما التابع لكلية الآداب والعلوم الإنسانية،. جامعة عبد المالك السعدي، تطوان، ص 46.

<sup>3-</sup> عبد الكريم برشيد، الكتابة بالحبر المغربي في كتابات الدكتور عبد الرحمان بن زيدان، مرجع سابق، ص 93.

<sup>4-</sup> عبد الرحمان بن زيدان، قضايا التنظير للمسرح العربي من البداية إلى الامتداد، مطبعة اتحاد الكتاب العرب، 1992، ص 111.

<sup>5-</sup> عبد الرحمان بن زيدان، قضايا التنظير للمسرح العربي من البداية إلى الامتداد، مطبعة اتحاد الكتاب العرب، 1992، ص 102.

ووظيفته وكيفية اشتغاله، سواء انطوى هذا التفكير على نظرية متكاملة أم اقتصر على تقديم تأملات جزئية أ).

من خلال ما ذكرناه من رؤى نقدية يتضح أن للنقاد المسرحين بالمغرب والوطن العربي اهتمام كبير بموضوع التنظير والذي أدركوا من خلاله استحالة تقديم أي إضافة من الغرب إلى الوطن العربي لذا عمد الباحثون إلى البحث في صيغة مسرحية تخرج من هيمنة الجلباب الغربي، وهذا ما توفر في تلك الحركة التفعيلة التي نادت بتاصيل المسرح وهي ما تمثلت في الاحتفالية، مسرح النقد والشهادة، المسرح الثالث، مسرح الرحلة، المسرح التجريبي.

# 3) التنظير في المسرح العربي:

لقد حاول العديد من المنظرين المسرحيين بدءا من مارون النقاش إلى غاية ظهور الجماعات المسرحية العودة إلى الأشكال المسرحية التي عرفها المسرح في الوطن العربي لتأصيل الظاهرة المسرحية وتقريب هذا الفن من الوجدان العربي بعد تفطنهم بأن (المسرح القائم يحمل ثوباً أوروبي منذ نشأته مما جعل الحياة الثقافية التي يعيشها المواطن العربي خارج مركزها بعيداً عن عقل ووجدان الأمة العربية وباعتبار أن المسرح يلعب دورا في التكريس

أ- عز الدين بونيت، "الخطاب التنظيري وحدود الممارسة في المسرح المغربي، هل انتهى عصر التنظير ؟ "ضمن كتاب جماعي بعنوان المسرح المغربي بين التنظير والمهنية، منشورات مجموعة البحث، في المسرح والدراما التابعة لكلية الآداب والعلوم الإنسانية، جامعة عبد المالك السعدي، تطوان ألطوبريس، 31.

للهوية العربية، لذا فقد سعوا إلى توظيف هذه الأشكال في نصوصهم وعروضهم المسرحية على نحو (الحلقة، الراوي، المداح، السامر، سلطان الطلبة، الحكواتي) رغبة في التأصيل.

(شهدت التحربة المسرحية تحولاً كبيراً في بنية النص المسرحي، تجلى ذلك عبر الاشتغال الجمالي في بنية النص المسرحي في محاولة لتتبع الأشكال الفلكلورية والتراثية والطقوس الدينية المقاربة للشكل المسرحي والقابعة في المورث الشعبي واستنطاقها في تأسيسات نصية لتكون منطلقًا وإطارا لهوية كتابية مسرحية.وقد أدى هذا الاشتغال تداول وهيمنة مفاهيم حديدة لمشاريع مسرحية كمسرح السامر، ومسرح الحكواتي والمسرح الاحتفالي ومسرح البساط أي التي تعد من بين الممارسة المسرحية الأكثر تعبيراً وأكثر حضوراً في ثقافتنا العربية.

يعد يوسف إدريس أول من نادي إلى تأصيل المسرح العربي بنشر بيانات تنظيرية في كتابه "نحو مسرحي عربي" الذي طالب من خلاله إلى ابتداع شكل عربي بديل على قالبه التقليدي الأرسطي حيث أبرز مدى أهمية العودة إلى الجذور الموروث الشعبي الشيء الذي دفعه استخدام مسرح السامر وسيلة لخلق مسرح مصري لا يعتمد على صيغة المسرح المستورد من الغرب ... بل يقوم على الشكل المسرحي كما تبلور لدى الغالبية العظمى من جماهير الشعب المصري في الريف والمدن والذي يصفه يوسف إدريس أنه حفل مسرحي، والذي أراد تحقيقه بشكل واضح وجلي في مسرحية "الفرافير" )، إلا أن انحصاره في حدود التنظير دون التطبيق، إذ لم يلتزم بشكل السامر سوى في (مسرحية واحدة هي مسرحية التنظير دون التطبيق، إذ لم يلتزم بشكل السامر سوى في (مسرحية واحدة هي مسرحية

<sup>1-</sup> مروان ياسين الدليمي، الخروج عن مسار اللعبة، على الرابط الإلكتروني، www. startimes.com.

<sup>2-</sup> عبد الرحمن بن زيدان، قضايا التنظير للمسرح العربي من البداية إلى الامتداد، منشورات اتحاد الكتاب العرب، ط1، 1992، سوريا دمشق، ص 173.

"الفرافير" لتطبيق ولم تؤثر دعوته دعوته في جيله أو في الأجيال التي لحقته من الكتاب والمخرجين ذلك إن القيمة ليست للتنظير وإنما القيمة للقدرة على خلق اتجاه أو تيار، أو صنع ظاهرة يتم بعد ذلك التنظير لها 1).

ليأتي بعده توفيق الحكيم بقالب جديد وسؤال جديد عن كينونة المسرح العربي (هل يمكن أن نخرج عن نطاق القالب العالمي، وأن نستحدث قالبا وشكلاً مسرحياً من داخل أرضنا وباطن تراثنا 2) ... فيحيب عن ذلك في كتابه "قالبنا المسرح" والذي يعتمد فيه على صيغ الحكواتي والمداح والمقلداتي وهي أشكال التي تعبر عن الهوية العربية والتي يزحر بما التراث، غير أن طموح الحكيم الزائد لمشروع التأصيل للمسرح جعله يغفل عن خصوصية الثقافة العربية وكذا الغربية بينما يشترط في قالبنا العربي (كي يسمى قالبا حقيقيا أن يكون صالحا لان تصب فيه كل المسرحيات على اختلاف أنواعها من عالمية ومحلية كل الموضوعات والأفكار من الغرب والشرق على السواء 3)، وهذا ما لاحظه إبراهيم حمادة حين أكد أن مقدمة هذا الكتاب (تتصف بالعجلة بسبب الافتقار إلى النظرة الكلية لموضوع خطير كهذا وبالتفكك بسبب توالي الأفكار دون أن تستكمل مقومات صحتها وبالتردد بسبب قلة حماسة الكاتب وضآلة إيمانه الموضوعي بالدعوة التي ينادي بما 4).

كما تقدم على الراعي بدعوة أخرى لتأصيل للمسرح في كتابه" الكوميديا المرتجلة" حيث دعا من خلاله إلى (خلق مسرح مرتجل يهتم بلغة العرض التي يشترك الكل في

<sup>1-</sup> حورية محمد، تأصيل المسرح العربي بين التنظير والتطبيق في سورية ومصر، منشورات إتحاد الكتاب العرب، دمشق، 1999، ص 139.

<sup>2-</sup> توفيق الحكيم، قالبنا المسرحي، دار مصر للطباعة، 1988، ص 13.

<sup>3-</sup> المرجع نفسه، ص 14.

<sup>4-</sup> إبراهيم حمادة، توفيق الحكيم والبحث عن قالب مسرحي، نقلا عن، عبد الرحمن بن زيدان، قضايا التنظير للمسرح العربي، ص 162.

إبداعها وعرضها بشكل ارتجالي بدل النص المكتوب سلفا، ولكي تتشكل هذه الصيغة المسرحية يجب أن يكون العرض شاملاً تندرج فيه الدراما بالرقص والغناء والموسيقي، عرض يرضى عنه الجمهور في مشاركة تلغى ثنائية الممثل المتفرج بدون تكلف وافتعال 1 جاء سعد الله ونوس معلنا عن دعوة جديدة في كتابه"بيانات لمسرح عربي جديد وتنظير مسرحى جديد حيث يرفض استخدام الأشكال التراثية ظنا منه أن ممكن لهذه الأشكال أن (تكون أشكال الفرحة الشعبية مجرد حلية شكلية، وهي بذاتها ليست ضمانة لأي أصالة، إن ما يؤصل المسرح هو قوله وكيفية هذا القول ..وفي سياق هذه العملية المركبة يمكن أن نستفيد من تاريخنا وأشكال فرجتنا كعناصر في البنية العضوية للعمل لا مجرد تزيينات ملزوقة على العمل $^2$ )، إلا أن يوسف إدريس لم يكترث أو يشكل موضوع يركز فيه على فكرة التأصيل بينما كان يبحث عن صيغة تضن له التواصل مع المتلقى العربي والذي أعطاه اسم "المسرح التسييسي"، حيث يقول في هذا الصدد (لجأت إلى هذه الأشكال وجربتها بحثا عن تقاليد أكبر، كنت أريد أن أتواصل مع جمهورا واسعا، وكنت أريد أن يكون مسرحي حدثًا اجتماعيا وسياسيا يتم مع هذا الجمهور (3)، فمن الواضح أن "ونوس" كان يفكر في قضايا الجحتمع العربي عبر التجريب الذي وجده طريقا للبحث عن تلك الخصوصية التي تخص المسرح العربي انطلاقا من متلقيه العربي الذي "ونوس" درس استجاباته وعاداته في التذوق والقضايا التي يعاني منها، حيث وفق في الجمع بين التنظير والممارسة الإبداعية حيث طبق آراءه النقدية على منجزه المسرحي.

 $<sup>^{-1}</sup>$ عبد الرحمن بن زيدان، قضايا التنظير للمسرح العربي من البداية إلى الامتداد، مرجع سابق، ص  $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  - سعد الله ونوس، الأعمال الكاملة، دار الأهالي للطباعة والنشر والتوزيع، دمشق،  $^{1996}$ ، ج $^{2}$ ، ص

<sup>3-</sup> حوار مع سعد الله ونوس، جريدة السفير، لبنان، ع 5497، الخميس، 1990/02/01، س 16، ص 42.

كانت هذه الدعوات الفردية الثلاث التي دعت إلى التأصيل ،أما عن الدعوات الجماعية فقد تفرعت من أقطار الوطن العربي "جماعة المسرح الاحتفالي" بالمغرب و"فرقة مسرح الحكواتي" في لبنان و"جماعة الفوانيس" الأردنية و"جماعة السرادق" المصرية.

لقد حاول هؤلاء الرواد المؤصلون للمسرح أفرادا وجماعات على في إيجاد قالب عربي أصيل بديلا عن القالب الغربي الذي طالما كان ملازما للمسرح العربي لمدة طويلة، الآمر الذي ابعد هذا الفن عن الواقع العربي ما جعلهم يعودون إلى الأشكال الفرجوية التي مارسها الإنسان العربي، وان اختلفوا في كيفية توظيفهم لهذه الأشكال، وتعد جماعة المسرح الاحتفالي من أبرز الفرق المسرحية التي سعت إلى الاشتغال على الأشكال الفرجوية وتوظيفها في النص والعرض المسرحي الاحتفالي.

المبحث الثالث: محاولات التأصيل في المسرح المغربي -1

الاحتفالية هي (نظرية من ابتكار المفكر والناقد الروسي المعاصر ميخائيل باختين، الذي أقام بها البناء التنظيري والنقدي لمفهوم المهرجان أو الكرنفال أو الاحتفالية الشعبية 1). تقوم الاحتفالية على ثلاثة معايير:

أن الحاضر الحي المعيش بالفعل هو القاعدة التي ننطلق منها لفهم الواقع الراهن وتقييم
 معطياته وتشكيل ملامحه، ذلك أن الماضي ليس قضيتها برغم أن جذورها تكمن فيه.

2) لا تعتمد على الأساطير والخرافات..، لأنها تتخذ من التجربة الحية والخبرة المعيشة مصادر للابتكار الحر والإبداع.

3) رفضها للتوجه الفردي وتأكيدها على تعدد الأساليب واختلاف الأصوات مهما بلغ التضاد أو التناقض فيما بينها، وفي هذا تكمن حيويتها وخصوبتها وتجددها 2).

يعتبر التراث من (أهم مكونات النظرية الاحتفالية إلى جانب الشعبية، والعفوية، والتلقائية، ودائرية الزمن، والتحدي، والإدهاش، والتحرر من العلبة الإيطالية نحو فضاءات خارجية ترتبط بالشعب والجماهير 3).

وفي تعريف آخر للناقد المغربي حسن المنيعي (الاحتفالية أول نظرية في المغرب حاولت الاستجابة لضرورة تأصيل الظاهرة المسرحية، وذلك من خلال بيانانا وكتابتها التي تعلن عن النقلة الأصيلة في المسرح العربي عبر إثارة الأسئلة الصعبة المرتبطة بإشكالياته.. وكذلك عبر اقتراح تصورات جديدة لوظيفته ومكوناته الأساسية المتجذرة أصولها في الذاكرة الشعبية)4.

<sup>.1</sup> ببيل راغب موسوعة النظريات الأدبية، ط1، مكتبة لبنان ناشرون، 2003، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر نفس المرجع، ص 3.

<sup>-</sup> محمد الكغاط، بنية التأليف المسرحي بالمغرب من البداية إلى الثمانينات، ص 295.

<sup>4-</sup> حسن لمنيعي، المسرح المغربي من التأسيس إلى صناعة الفرجة، ص 45.

إن كلمة الاحتفال "Cérémonie" مأخوذة من (اللاّتينية التي تعني الصفة المقدسة، والاحتفال هو فعل على درجة من الوقار والجدية يرمي إلى تكريس عبادة دينية كالقداس، أو مناسبات اجتماعية كأعياد الميلاد والزواج أو سياسية كالأعياد القومية، أو رياضية كالألعاب الأولمبية 1).

وقد ورد هذا المصطلح الاحتفالي في معجم "Larouss" بمعنى (هو كل ما ينتسب إلى العيد حيث يكون هناك مشاركة جماعية<sup>2</sup>).

يعرف "باتريس بافيس Patrice Pavis الاحتفال بقوله: (قد ننسى في بعض الأوقات أن الاحتفال هو الشكل الوصفي للعيد، ففي أثينا كانت الاحتفالات بالإله ديونيزوس تقام كل عام قي أيام معلومة، حيث توجد التسلية والمرح والالتقاء، وقد حافظ الاحتفال فيذلك الوقت على الكثير من قدسيته وخاصيته الاستثنائية عكس ما نراه اليوم حيث أفرغ من محتواه والمعنى القدسي للإحتفال في.

وقد ظهرت هذه النظرية الاحتفالية (تيارا يسعى إلى تأسيس خطاب درامي متميز في المسرح الهاوي المغرب التواجد الفاعل المسرح الهاوي المغرب التواجد الفاعل للتنظير المسرحي الاحتفالي، واهتمامه المستمر بمسألة تأسيس السؤال النقدي حول الممارسة المسرحية في الوطن العربي، وصولا إلى وضع حد للتبعية الثقافية التي عرفها العالم العربي إبان

 $<sup>^{-1}</sup>$  ماري إلياس وحنان قصاب، المعجم المسرحي، ص  $^{-1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- le petit Larousse illustré 21 de Montparnasse: paris, 2007, p 459.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- Patrice Parvis: Dictionnaire du théâtre, Préface, Anne Ubersfeld, édition revue et corrigée, Paris, 2002, P 139.

نهضته في المشرق والمغرب معا عبر السير بخطى حثيثة مترابطة بدءا بالإبداع مرورا مرورا بالنقد وانتهاء بالتنظير<sup>1</sup>).

رغم سيطرة المرجعية الغربية على الممارسات المسرحية بالوطن العربي والمشرق العربي خاصة والتي عجزت عن الخروج من هيمنة الغرب والتي اعتبرت الأشكال الغربية إرثا حضاريا، إلا أن وقوف المسرح الاحتفالي موقف النقيض ضد المسرح الدرامي الذي يعتمد على المحاكاة لفل إنساني، والمسرح الملحمي الذي يعتمد على تحويل ما حدث في الماضي أو يسرد حكايته بعيدا عن الفعل، (إن المسرح الاحتفالي يعمل على نزع الفاصل ما بين الواقع والوهم عبر خلق تظاهرة آنية يحضرها الجميع ويشارك فيها الجميع<sup>2</sup>).

ترفض الاحتفالية طابع الاستهلال والتهجين وتقف جاهدة مستجيبة للوجدان الشعبي بغية تحقيق تلك الأبعاد الثقافية والفكرية والاجتماعية والتاريخية التي من شأنها خلق مسرع عربي مغربي بمويته فهي بذلك تعتمد على التجريب الميداني الذي يشاركه عامة الناس إذ تقهر التصورات الفكرة حبيسة التجارب المختبرية المغلقة، بينما تتخذ المواسم والأماكن العمومية والأسواق مختبرا لهاكما هو الحال في ساحة الفنا بمراكش.

# ✓ عبد الكريم برشيد وجماعة المسرح الاحتفالي:

لعل أول من ارتبط اسمه بالمسرح الاحتفالي أو الاحتفالية في المسرح العربي المبدع المغربي "عبد الكريم برشيد" والذي ظهرت من خلال مجموعة بيانات حيث يربط فيها (بين الاحتفال والحفلة والعيد، على أساس أن الناس في العيد يخرقون ممل الحياة العادية وان

<sup>1-</sup> عبد الجيد شكير، الاهتمام الجمالي في المسرح المغربي، منعطف التحول من الإيديولوجي إلى الجمالي، منشورات وزارة الثقافة، مطبعة دار المناهل، 2014، ص 48.

 $<sup>^{2}</sup>$  البيان الأول للمسرح الاحتفالي، جريدة العلم، الرباط، ع 468،  $^{1979/05/10}$ ، البند  $^{2}$ 

الحفلة هي لحظة فيها زحم خاص لأنها تفترض التمرد على الحدود القمعية للحياة اليومية، وتدعو هذه البيانات إلى جعل المسرح عيدا من الأعياد المتكررة والممتدة، لها حرمتها وقدسيتها وطقوسها ومكانتها في الوجدان الشعبي وفي عادات الناس وأحلاقهم)1.

إن الإصرار على العودة إلى طقس الاحتفال في الواقع هو إصرار على العودة إلى الجذور الأولى للمسرح ويحيلنا إلى الرجوع بالإنسان إلى حقيقته التي يرى فيها واقعه فيفتخر بالقيم الإنسانية ويعتز بها والتي لا تستحضر إلا في المجتمعات الأصيلة في إطار جمعوي وتواصل مباشر.

مما لا شك فيه فإن التراث الذي لازال يأخذ اهتماما كبيرا في صياغة الأعمال المبتكرة التي تنبع في جوهرها من عبق أريجه فهو السند الأساسي الذي ترتكز عليه في الجوانب الإجرائية والتنظيرية للكثير من الأعمال الإبداعية، لذا يعتبر التراث (من أهم مكونات النظرية الاحتفالية إلى جانب الشعبية والعفوية والتلقائية ودائرية الزمن والتحدي والإدهاش والتحرر من العلبة الايطالية نحوى فضاءات خارجية ترتبط بالشعب والجماهير2).

منذ أن أعلن المبدع عبد الكريم برشيد عن اتجاهه الجديد سنة 1976، بتأسيسه مشروع جديد أصدر فيه مجموعة من البيانات الفردية، كما ظهرت بيانات جماعية لأعضاء المسرح الاحتفالي للتعريف بالنظرية وتبيان مرتكزاتها الفنية والجمالية والفلسفية التي تؤسس لمسرح عربي جديد مغاير للمسرح الغربي، كما انصبت هذه البيانات الفردية والجماعية على

2- محمد الكغاط، بنية التأليف المسرحي بالمغرب من البداية إلى الثمانينات، ص 295.

 $<sup>^{-1}</sup>$  ماري إلياس، حنان قصاب حسن، المعجم المسرحي، ص  $^{-1}$ 

شرح النظرية وتوضيح أسسها الدلالية والتقنية في مجال السينوغرافيا والإخراج وتأليف النص الاحتفالي.

إن أول بيان أصدره عبد الكريم برشيد سنة 1976 هو "بيان المسرح الاحتفالي"وذلك على صفحات (الملحق الثقافي لجريدة العلم المغربية، ثم اصدر بيانا آخر تحت عنوان "الف باء الواقعية الاحتفالية في المسرح" وذلك في مجلة الثقافة الجديدة سنة 1977، ثم اصدر بيانا آخر يحمل عنوان "جيم دال الواقعية الاحتفالية في المسرح" بالملحق الثقافي لجريدة العلم<sup>1</sup>)، وبعد هذه البيانات الفردية تم جمع شمل جماعة المسرح الاحتفالي لإصدار البيان الأول والتي تشكل أفرادها من (نقاد وممثلين ومخرجين وهم:

- الطيب صديقي: ممثل ومخرج.
  - ثوريا جبران: ممثلة.
- عبد الكريم برشيد: كاتب ومخرج.
- عبد الرحمان بن زيدان: ناقد وكاتب.
  - عبد الوهاب عدوبية: مخرج.
  - محمد الباتولي: مخرج وشاعر)<sup>2</sup>.

ليصدر بعد هذا البيان ستة بيانات في التنظير المسرحي لتمم الإجابة على ما تعلق من أسئلة حول قضايا المسرح الراهنة، كما انضم مجموعة من المهتمين إلى الجماعة، ما أدى إلى تمتين العلاقات وإنتاج تجارب مسرحية عربية إذ يبقى المسرح ذو ميزة جماعية يفرز نوعا

<sup>1-</sup> عبد الرحمان بن زيدان، المختصر المفيد في المسرح العربي، المسرح المغربي، مرجع سابق، ص 46.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- مرجع نفسه، ص 46.

من القناعات الفكرية التي تعكس روح الجماعة والمجتمع ، لذا يظل البيان عمل تأسيسي بإبداع فكري إشراقه علمية تجريبية في عالم المسرح في كل زمان ومكان ، فالمكان في النص الاحتفالي مكان منفتح على كل الأماكن فالنص الاحتفالي يقوم على التلقائية والبساطة وتحطين القواعد الساكنة، وفي هذا السياق يتحدث الناقد مصطفى رمضاني والذي يقوم دائما مدافعا عن الاحتفالية وبياناتما فيما يخص النص الاحتفالي: (ان الاحتفالية ترفض معنى النص كما هو متعارف عليه في المسرح الأرسطي، لأنه لا وجود لمؤلف واحد يكتب نصا نمائيا حتى يحفظ الممثلون حواراته وإنما كل ما يطرحه المؤلف يعتبر مشروعا قد يتطور وقد يتغير نمائيا حسب ما يضيفه المشاركون في الحفل المسرحي، وهذا يعني أنه لا مجال للحديث عن زمن العرض المسرحي، إذ أن تدخلاتهم في العرض قد تطول أو تقصر، بل تمتد إلى ما وراء مكان العرض في الشارع والبيت وفي كل مكان. فوجود الإنسان المشارك يعني بالضرورة وجود نص. لهذا فلا داعي لوجود مؤلف، لأنه مضمون اللقاء هو النص نفسه فاللقاء المسرحي يقتضي وجود من يشارك بالحوار والنقاش والسؤال والجدل والتفكير والحركة أ).

لعل أهم رواد المسرح الاحتفالي في المغرب والذين سع والى تأسيس المسرح ودافعوا عن النظرية الاحتفالية إضافة الى المجموعة الأولى التي تشكلت وسبق لنا ذكرها نذكر: مصطفى رمضاني، ومحمد البلهيسي، ومحمد عادل، ومصطفى سلمات، ومحمد قيسامي، والتهامي جناح، وفريد بن مبارك، وعبد العزيز البغيل، ورضوان أحدادو، وبو شتى الشيكر، ومحمد أديب السلاوي، وسليم بن عمار، والكرزابي بو شعيب.

<sup>1-</sup> عبد الرحمان بن زيدان، المختصر المفيد في المسرح العربي، المسرح المغربي، مرجع سابق، ص 50.

وكتنظيرا فقد ساهم في إثراء الاحتفالية كل من: (عبد الكريم برشيد)تنظيرا ،ونقداً وتأريخاً (مصطفى رمضاني)، وتأليفاً (رضوان أحدادو)، و إخراجاً (الطيب الصديقي)، وتمثيلاً (مصطفى سلمات)، أو صحافة (الكرزابي بو شعيب)، أو إخراجاً تلفزيونياً (فريد بن مبارك.

إن الميزة التي تميز بما المسرح الاحتفالي عن غيره من المسارح هو توسع أثره على كل الشعوب ويتم فيه التواصل الجمعي وفعل المشاركة فقد ركز برشيد على جوهر الاحتفالية بغية إعطاءها شرعيتها وتأصيلها حيث يقول الناقد حسن المنيعي في هذا السياق أن: (الاحتفالية أول نظرية في المغرب حاولت الاستجابة لضرورة تأصيل الظاهرة المسرحية، وذلك من خلال بياناتها وكتاباتها التي تعلن عن النقلة الأصيلة في المسرح العربي عبر إثارة الأسئلة الصعبة المرتبطة باشكالياتها .. وكذا عبر اقتراح تصورات جديدة لوظيفته ومكوناته الأساسية المتجذرة أصولها في الذاكر الشعبية 1).

من هذا القول يتضح أن الاحتفالية حققت مبتغاها نظرا لجديتها ومرونتها وهذا يعود لارتكازها على أسس تسعف الظاهرة المسرحية حيث تتمثل هذه الأسس حسب برشيد فيما يلى:

- أن المسرح احتفال قبل كل شيء.
- أن الاحتفال هو بالأساس لقاء.
- ان اللقاء هو خروج الذات من عزلتها لتشكل الجماعة والمحتمع.
  - أن وجود الجماعة يفرض وجود حوار للتواصل والتفاهم.

<sup>1-</sup> حسن لمنيعي، المسرح المغربي من التأسيس إلى صناعة الفرجة، مرجع سابق، ص 4.

- أن لغة الحوار الاحتفالي هي لغة اكبر من لغة اللفظ إنما لغة الغات الجسد ككل القد آمنت الاحتفالية بمبدأ التجريب حيث فتحت باب النقاش والبحث لكل باحث من أجل الإضافة والتعديل كما جاء في البيان الأول: (هذه هي إذن الأسس التي يقوم عليها البيان الأول لجماعة المسرح الاحتفالي وهي أسس ومبادئ عامة، وإن الاتفاق حول هذه المبادئ الأساسية لا يعني بالضرورة انتفاء الخصوصية لدى الكاتبين والمخرجين، ذلك لأن الاجتهاد شيء أساسي وضروري لخلق اتجاه مسرحي ينطلق أساسا من واقع الإنسان العربي، ومن عقليته، وروحه، وخصوصياته المختلفة 2).

لعل الاحتفالية كغيرها من النظريات التي قوبلت بالاستحسان من جهة وبالانتقاد من جهة أخرى، فرغم بدايتها القوية التي داع صداها كل أقطار المسرح العربي إلا أنها ما لبثت حتى تمت إدانتها وبشكل قاطع من طرف بعض النقاد الذين أكدوا ذلك التباين بين الجانب النظري والجانب التطبيقي وكل ما جيء في تلك البيانات المثقلة الحشو كما يصفها الناقد سعيد الناجي وهو يرى أن ما جاء في البيان (يناقض أي بعد مهني أو تجريبي ويهدم كل ما يقود إلى ذلك<sup>3</sup>)، كما يقوم منتقدا الاحتفالية في أنها شكلت (تحايلا على مهنية المسرح المغربي، وذلك حين رهنته بتصور تقليدي ومحافظ، وحين تخلى عنها اغلب من وقع عليها في البيان الأول "كالطيب صديقي وثريا جبران مثلا" مهنيل أن "الطيب صديقي" الأول،

<sup>1-</sup> عبد الكريم برشيد، الاحتفالية، مواقف ومواقف مضادة، دار تينمل للطباعة والنشر، مراكش، 1993، ص 12.

 $<sup>^{2}</sup>$ لبيان الأول للمسرح الاحتفالي، حريدة العلم، الرباط، ع 469،  $^{1979/5/18}$ ، من البند  $^{2}$ 

<sup>3-</sup> سعيد الناجي، قلق المسرح العربي، ط1، منشورات دار ما بعد الحداثة، المغرب، 2004، ص 127.

<sup>4-</sup> المرجع نفسه، ص 130.

حيث صدم الجميع بما فيه أهل المؤيدين للاحتفالية في قوله: (فيما يخص الاحتفالية أطلعوني — يقصد أصحاب النظرية — على بيان أصدروه وطلبوا مني أن أساندهم انطلاقا على كوني اشتغلت على الأشكال الفرجوية وحقيقة حاولت أن أساعدهم لني قرأت بعض النصوص وحضرت بعض العروض فاتضح لي أن هذا كاد أن يكون انفصالي بالنسبة للتنظير  $\frac{1}{2}$ .

كما أن هناك العديد من النقاد الرافضين للاحتفالية الذين انتبهوا إلى الغموض والتناقض في فكرها الفلسفي حين ركزوا على الأساس الفلسفي الذي قامت عليه وهناك من ركز على الجانب التقني الذي تمثله السينوغرافيا والديكور ونذكر منهم "جميل حمداوي" الذي يرفض (أن يقوم المسرح الاحتفالي على الاقتصاد في التاثيث السينوغرافيا والتقشف في الديكور بحجة تقريب الممثل من الفرجة العربية الشعبية الأصيلة الأصيلة، ويعتبر ذلك هروبا من الفشل التقني الذي يعاني المسرح العربي عامة، ودعا الى ضرورة تطوير المؤثرات الصوتية والموسيقية والتحكم في الاضاءة جماليا وفنيا ودراميا، والتحديد في السينوغرافيا بدلا من الاهتمام بالمضامين التراثية والأشكال ما قبل المسرحية وتوظيف القوالب الشعبية فحسب<sup>2</sup>.

لقد استطاعت الاحتفالية إيصال صداها إلى أقطار المسرح العربي وتوسيع دائرتها حيث عملت على مشاركة النقاد والمبدعين أصحاب المواقف الداعمة لها بالقضايا والمفاهيم والتي تسعى لتأصيل الظاهرى المسحية في الوطن العربي، هذا فيما يخص المسرح الاحتفالي وما

<sup>1-</sup> حمدي الجابري، المخرج المسرحي العربي ناقلا ومبدعا، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، 1992، ص 79.

<sup>2 -</sup> جميل حمدا وي: قراءة في كتاب "مسرح عبد الكريم برشيد" لمصطفى رمضاني على الموقع الالكتروني: http://www.alwatanvoice.com .

تضمه من أسس لنظريته والتي مفهوهما يرتبط بالجماعة والتطوعات الإبداعية، أما عن المسرح النقدي أو ما نسميه بمسرح النقد والشهادة والذي اتى على يد المبدع محمد مسكين الذي يولي أهمية كبير لميتافيزيقا الجسد قبل الاهتمام بالنص المكتوب ليتقدم بمفهوم آخر للممارسة النقدية.

فما هو المسرح النقدي وكيف طرحت قضاياه ؟

### 2- مسرح النقد والشهادة:

تعتبر مرحلة السبعينات مرحلة حاسمة بالنسبة للمسرح في المغرب والوطن العربي، حيث تشبعت جماعة الهواة بمبادئ الاشتراكية والدعوة إلى الحرية والتوجه لإعادة النظر في القضايا (السياسية، الثقافية، الاجتماعية) من أجل بلورة أفكارهم للنهوض بمشروع ثقافي جديد في محاولة منهم لتأسيس مسرح مغاير تقترح فيه صيغ مسرحية بأساليب فرجوية متنوعة تعني بوجود مسرح مغربي.

لعل سؤال كينونة المسرح العربي، وغياب وجوده كمسرح معترف به وظهوره كفعل حداثي عند الغرب هو ما جعل المبدع "محمد مسكين" يدخل غمار التجربة المسرحية بالمغرب من خلال كتابة نصوص ومقالات مسرحية تمتم بالتنظير، محاولا إيجاد إجابة لكل طرح تخلل بحثه النقدي.

يعد محمد مسكين من أبرز الأسماء التي ساهمت في إبراز المشهد المسرحي المغربي كتابة ونقدا وتنظيرا، مركزا على (جموعة من الطروحات التي صاغها كمشروع تأسيس لدراما

مغايرة، تنبني رؤيتها على إخراج المسرح العربي من غربته، وتدعوه إلى الاستفادة من الاجتهادات الأرطية $^1$ ).

لقد تفطن "محمد مسكين" لتلك الانطلاقة المسرحية العربية التي اعتمدت على "الاقتباس" في بدايتها، فرأى أنها انطلاقة غير طبيعية، ما أدى بالخطابات المسرحية في الانكفاء على ذاتها، وإهمالها لتاريخ المسرح العربي تحت ظل الاحتماء، لهذا عمل مسكين منتقدا أساليب التعامل مع المسرح ضمن صيغة جديدة تحدد الممارسة المسرحية أعطاها اسم "مسرح النفي والشهادة "، ليسير على نهج من سبقه في التنظير ونخص عبد الكريم برشيد وتنظيره للمسرح الاحتفالي.

- فما المقصود بخطاب النفى والشهادة ؟

يجيب محمد مسكين على هذا السؤال قائلا: (إن المسرح النقدس كما اتصوره ، ينبني على مجموعة من الأسس النظرية التي تتجاذبها محاور ثلاثة، تتوزع عبر البعد الايديولوجي ثم البعد المعرفي وأخيرا البعد الجمالي، فعلى المستوى الايديولوجي يعتبر المسرح النقدي أن مشروعية كل كتابة مسرحية تأتي من قدرتها على الإحلاص للحظتها التاريخية وقدرتها على الستيعاب حصائص هذه اللحظة سياسيا واقتصاديا واجتماعيا .

يأخذ مسرح "النقد والشهادة" عند محمد المسكين اسم ثانيا هو "النفي والشهادة" إذ يعتبر أن كل كتابة (هي نفي لما سبق وتجاوز له، نفي للمألوف العادي بل إنها نفي لذاتها

<sup>1-</sup> محمد صولة، مظاهر الكتابة المسرحية بالمغرب، من هاجس التنظير إلى انجاز العرض، ط1، 2014، المطبعة السريعة، القنيطرة، ص 53.

<sup>2-</sup> عبد الجيد شكير، الاهتمام الجمالي في المسرح المغربي، منعطف التحول من الإيديولوجي إلى الجمالي، منشورات وزارة الثقافة، مطبعة دار المناهل، 2014، ص 48.

1)، فمسرح النفي عند محمد مسكين هو ذلك المسرح الذي (يكسر المألوف ويؤسس خطابه خارج قوالب الإدراك والفهم، هاته القوالب التي أصبحت تأسر الإنسان العربي ضمن حدود ضيقة (...) لهذا يمكن القول أن مسرح النفي هو مسرح نقدي ببعدين أساسين: نقد لهاته المؤسسات، ومحاولة لتأسيس عقلانية جديدة، أي عقلانية نقدية ).

أما الشهادة فهي تعني أن لكل كتابة شهادة تؤرخ مرحلتها التاريخية ولحظتها، ونظرا لأن المسرح يبقى أسير الملاحظات والشهادات والتتبع، حيث (يشهد من حلاله الإنسان على ذاته ولحظته التاريخية وماضيه وحاضره، إن الكتابة في المسرح النقدي تعني الشهادة على انشطار الذات $^{5}$ )، إذ يعتبر نص النفي مجالا تتجلى فيه محاولة الكشف عن الواقع، والكتابة المسرحية لا عند حدود البعد المعرفي ، وإلا تحولت درسا احتماعيا باهتا، إنها تكتسب مشروعيتها الإبداعية من خلال إخضاع هذا البعد المعرفي إلى قراءة جمالية $^{4}$ ).

ينطلق محمد مسكين في مشروعه النقدي من فكرة مفادها أن ( الكتابة المسرحية لا تحقق ذاتها كنص إلا من خلال محايثتها لنص سابق هو الواقع، وهاته المحايثة لا تتم إلا من خلال قراءة هذا النص الواقع، لهذا فالكتابة في مسرح النفي هي كتابة واقعية، ولكن ليس بدلالة إعادة إنتاج الواقع، بل تأسيس واقع يتحرك ضمن المحددات والآفاق الجمالية

<sup>1-</sup> المرجع نفسه، ص 48.

 $<sup>^{2}</sup>$  المرجع نفسه، ص 49.

<sup>3-</sup> عبد الجيد شكير، الاهتمام الجمالي في المسرح المغربي، منعطف التحول من الإيديولوجي إلى الجمالي، مرجع سابق، ص 49.

<sup>4 -</sup> عبد الرحمان بن زيدان، المختصر المفيد في المسرح العربي، المسرح المغربي، مرجع سابق، ص 52.

المسرحية  $^1$ )، فالنفي في رأي محمد مسكين (ليس مجالا لتجلي الواقع ، ولكن مجالا لتجلي محاولة الكشف عن هذا الواقع  $^2$ ).

تتميز القراءة عند محمد مسكين بمصاحبتها للأسئلة القلقة، التي تتخلل أسس القراءات السابقة للنص المسرحي بطرح أسئلة حديدة ومغايرة من اجل بلورة تصور جديد للإبداع المسرحي في المغرب، ومما لا شك فيه فإن محمد مسكين يعطي أولوية علامات النص الدرامي في مسرحه النقد إذ يقدم هذا المسرح نفسه على أنه ("كتابة على كتابة" تستمد واقعيتها من تعرية حاضر الواقع المغربي ومن أصوله المتجذرة في التراث<sup>3</sup>)، فبعد نظر محمد مسكين إلى المسح المغربي الكلاسيكي وجد أن معظم النصوص ترصد الواقع رصدا سطحيا في تعاملها مع المواضيع الاجتماعية والسياسية والأخلاقية، اعتبر محمد مسكين النص المسرحي نصا خاضعا (للثقافة السائدة قصد احتلال موقع ضمنها ، فيظل رد الفعل وليس الفعل ، نص الاستسلام والإستجداد والأجوبة الجاهزة ).

ترتكز الأسس النظرية عند محمد مسكين على ثلاث أبعاد هي:

### 1) البعد الإيديولوجي:

يأخذ هذا البعد مساحة كبيرة في التجربة المسرحية (التقليدية) من خلال تعامل المسرحيين مع التراث، إلا أن محمد مسكين يرى أن الكتابة المسرحية تحتم بالتغيير (إنها

<sup>1-</sup> محمد مسكين، مفهوم الكتابة المسرحية النقدية كتابة النفي والشهادة، مجلة التأسيس، "دفاتر مسرحية"، العدد الأول، السنة الأولى يناير 1987، . 49

<sup>2-</sup> المرجع نفسه، ص

<sup>.</sup>  $^{-3}$  عقا أمهاوش، الفعل المسرحي المغربي والنظريات الغربية الحديثة، مرجع سابق، ص  $^{-3}$ 

<sup>4-</sup> محمد مسكين، مفهوم الكتابة المسرحية النقدية، كتابة النفي والشهادة، مجلة التأسيس، مرجع سابق، ص 48.

كتابة مستقبلية مؤمن بالتطور والتجاوز المستمر، تلك هي التي تحاول الإسهام في بناء إنسان جديد من خلال فقد وتجاوز واقع معين والدعوة لواقع مناقض  $^1$ ).

### 2) البعد المعرفى:

تحمل كتابة النقد والشهادة في هذا البعد منحى معرفي يبحث عن حلول موضوعية للواقع الذي تتحكم الميكانيزمات في سيرورته، حيث يقول محمد مسكين عن هذا البعد الذي تصبح فيه الكتابة الدرامية في لحظة زمنية (قراءة لهذه اللحظة واستيعابا عميقا لها على جميع المستويات).

# 3) البعد الجمالي:

يرفض محمد مسكين أن يكون المبدع المسرحي أسيرا للتراث، فهو يبحث عن جمالية الفن في التراث لإضفاء طابع الجمالية على العرض المسرحي حيث يقول في هذا الصدد الحوار مع الماضي الذاكرة والتراث لا يجب أن يتحول ممارسة للخضوع (..) لأن عيب الكتابة المسرحية عندنا لحد الآن هو سقوطها في نزعة استسلامية لشبح الماضي، لهذا فهي لا تخضعه وإنما تخضع له 3).

كما يحدد محمد مسكين أسس كتابة "النقد والشهادة" في ثلاث عناصر هي:

#### 1. الشخصية:

وهي الأساس الذي يحرك العناصر الأخرى من حدث وحوار، إذ تكتسب دلالتها بارتباطها مع الذات الإنسانية، حيث يعتبرها محمد مسكين أنها: (العلة الانطولوجية أي

<sup>1-</sup> المرجع نفسه، ص 49.

<sup>2-</sup> محمد مسكين، المرجع السابق، ص 49.

<sup>-</sup> محمد مسكين، مفهوم الكتابة المسرحية النقدية، كتابة النفي والشهادة، مجلة التأسيس، المرجع السابق، ص 52.

الوجودية للكتابة المسرحية ككل، إذا كان هذا الوجود يأخذ معناه ودلالته من الإنسان، فإن الإنسان يأخذ أبعاده من الشخصية وغيرها 1).

#### 2. الحدث:

إن الحدث هو الفعل الذي يفجر الشخصية لما تكنه من مدسوسات، إذ تكمن أهميته في مدى تأثيره على شخصية ما<sup>2</sup>)، إذ يولي محمد مسكين أهمية بالغة لما له من أهمية في العمل الدرامي.

### 3. الحوار:

هو العنصر الذي يمنح الكتابة وحدتها الدلالية، فهو مكون نصي إلى جانب الإرشادات المسرحية، ويتميز هذا الحوار عن الحوارات السردية الأخرى كونه (يشتغل على وظيفتين: الأولى تعبيرية وترتبط بين المؤلف وشخوصه، والثانية تواصلية وتمتد من المؤلف إلى الناس<sup>3</sup>).

لقد اعتمد محمد مسكين في تأسيسه لمسرح النقد والشهادة "تقنية الكولاج" والتي وظفها في كتاباته المسرحية حيث نشرت في مجموعة كاملة بتقديم للدكتور الناقد حسن المنيعي والدكتور الناقد عبد الرحمان بن زيدان ، ( وتضم هذه المسرحيات :

- تراجيديا السيف الخشبي 1983.
- عاشور (اصبر یا أیوب) 1985.
- مهرجان المهابيل / النزيف 1987.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- المرجع نفسه، ص 53.

<sup>2-</sup> مرجع نفسه ، ص 56.

<sup>.62</sup> عمد صولة، مظاهر الكتابة المسرحية بالمغرب، مرجع سابق، ص $^{-3}$ 

- امرأة قميص زغاريد 1991.
  - نيرون السفير المتحول 1991.
  - مواويل البنادق الريفية 1991<sup>1</sup>).

يتضح من خلال هذا الطرح الذي دعا إليه محمد مسكين أن التصور النظري لمسرح النقد والشهادة قدم انجازا تقنيا جماليا والذي لم يتوقف عند خصوصي المسرحية بل شمل لغتها في أبعادها الرمزية حيث حقق في ذلك بلاغة الفعل المسرحي، أو ما يسمى بالكولاج المسرحي. إن الكتابة المسرحية في المسرح النقدي هي ليست كتابة عادية، أنها كتابة شمولية تتزين بالأشكال والألوان والأصوات، وضمن هذا الثراء التنظيري، تساهم نظرية أخرى على بساط مسرح النقد والشهادة ألا وهو المسرح الثالث.

- فكيف كان خطاب المسرح الثالث ؟

# -3 المسرح الثالث:

يمكننا أن نعتبر مرحلة السبعينات والثمانينات في المسرح المغربي، مرحلة هاجس السؤال، الذي راود التنظيرات المسرحية كما، وقد قدم مجموعة من جيل الهواة إضافات للمسرح المغربي تسعى إلى تجسيد مفهوم المسرح وتجريبه على أرض الواقع ، بأفكار وقراءة فكرية تخرج عن نطاق القراءات التقليدية الكلاسيكية، كما يهدف إلى تغيير الواقع المسرحي بربطه بالسياسة والاقتصاد، ولعل المسكيني الصغير هو من يتزعم هذا الاتجاه باعتباره مؤسس المسرح الثالث حيث يعطي هذا الأحير اسما آخر وهو "بالمسرح البديل".

<sup>1-</sup> عبد الرحمان بن زيدان، المختصر المفيد في المسرح العربي، المسرح المغربي، مرجع سابق، ص 55.

جاء المسرح الثالث بعد إصدار البيان الثاني لجماعة المسرح الاحتفالي مباشرة، حيث طلع ببيانه الأول سنة 1980 بمشروع رؤية مسرحي جديدة والذي يحدد فيه خصائصه وميزاته، وأسسه التي يرتكز عليها في محاولته التنظيرية: (التاريخ/التراث، الزمان، المكان)، فهي تنظر إلى التاريخ وعلاقته بالزمان والمكان برؤى نقدية يتبنى فيها منظومة المسرح الفقير والذي يرتكز وأيضا على ما تسمى بالثالوث: (الروح، العين، الأداة)، وتتميز خصوصية المسرح الثالث ببناءها على الوضوح الإيديولوجي، ورفضها لأشكال الهيمنة والتبعية والاستغلال، ليتوازى أشكال الاحتيار مع البعد الوظيفي للمسرح الثالث.

وقد اقترح بيان المسرح الثالث من أجل إيجاد مسرح أصيل (أن يكون فهم هذه الاختيارات محكوما بالشروط التي تدخل في تكوين الوعي المسرح البديل، ومن هذه الشروط، الوعي بطبيعة المكان الذي يتم فيه التفاعل والتعامل العالم على صعيد الوجود الإنساني، والوعي بكيفية رؤية هذا المسرح إلى شكل الوجود في الزمن وفي الشكل والمضمون الحضريين حيث يجب أن يكونا حافزين دائما إحساسا الجمهور العربي ).

يشير المسكيني في تقديمه للورقة التنظيرية إلى تفسير اتخاذه قرار الاختيار قائلا: (لقدكان علي تجربة مسرحية تحمل مشروعا ورؤية مسرحية جديدة أن ستقرئ بهدوء ماهية المسرو وأن تبحث في تقنية متونه المؤسسة للعرض واختياراته ومواضيعه التي عرفت تجادلات مع نصوص ومتون عالمية سابقة لكي تنتهي في الأخير – بالرغم من عمر الممارسة المسرحية القصير في المغرب والعالم العربي – إلى اجتهاد مقنع وطرح نظري يشكل إطارا مفتوحا على

<sup>1-</sup> عبد الرحمن بن زيدان، المختصر المفيد في المسرح العربي، المسرح المغربي، مرجع سابق، ص 54، 55.

التجارب المسرحية المغربية التي جعلت من أوراقها الفنية سندا فنيا في إغناء النص والعرض وطرق التشخيص انطلاقا من مرتكزات المسرح الثالث الأساسية  $^1$ ).

تحدد هذه الورقة التنظيرية مرتكزات مشروع المسرح الثالث التي يبني عليها تصوره للعناصر المكونة للظاهرة المسرحية بغية التغيير وتحقيق ما سماه المسكيني الصغير بالمسرح البديل وهي:

1) المكان: المكان في منظور المسرح الثالث هو ذلك الفضاء المفتوح الذي يشمل كل البقاع العربية والمغربية والإفريقية والعالمي كما جاء في البيان: (المكان: المغربي، العربي، الإفريقي، العالمي، لأن منطق المكان يفرض حدا أدنى للمفاهيم والتعاون والتفاعل على صعيد الوجود الإنساني، كما أن المكان هو امتداد جغرافي بالنسبة لكل قطر بجميع قيمة الروحية وإمكاناته المادية والبشرية ، وهذا يعد شرطا في حماية الذات والمواجهة، مواجهة العدو أيا كان: استعماريا، طبقيا، اقتصاديا، سياسيا، اجتماعيا، إيديولوجيا، فكريا، ثقافيا .2.

2) الزمان: لعل الزمان يبقى مرتبطا دائما بالمكان وبالحدث، فهو عنصر ضروري في الثالوث التنظيري، (ولا يمكن أن يكون عامل الزمان مجرد إحساس بعيد عن عملية التفاعل المكاني الحضاري وبالتالي فإن الزمان في المسرح الثالث هو مقياس ومعيار لمعرفة المسرح المغربي / العربي من وجود الآخرين حيث يفعل ويتفاعل $^{8}$ ).

<sup>1-</sup> المسكيني الصغير، المسرح الثالث مشروع رؤية مسرحية جديدة، "بيان تطوان 1980"، منشورات مركز المسرح الثالث للأبحاث والدراسات الدرامية، ط1، 2003، ص 5، 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- مرجع نفسه، ص 10.

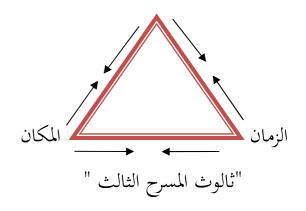
<sup>3-</sup> المسكيني الصغير، المسرح الثالث مشروع رؤية مسرحية جديدة، "بيان تطوان 1980"، مرجع سابق، ص 10، 11.

2) التاريخ: وهو ذاكرة الحدث الدرامي فمن اجل الحاضر وجب توظيف الماضي لخدمة هذا الحدث، ما يعني أن التاريخ في منظور المسرح الثالث هو الحاضر، فهو يستغل التاريخ كما يستغل الماضي بغية إحياء تلك البطولات التاريخية والأبحاد الفردية ليضفي بما قيمة العمل الدرامي كما جاء في البيان: (أن التاريخ حركة حية يمكن استعارتها وتشخيصها مر أخرى، بناء على الموقف من الذات ومن الآخر، فالاستقرار التاريخي في المسرح الثالث ينبني على قناعات إيديولوجية مرحلية، فليست البطولة من صنع شخص واحد (...) فلا يمكن أن نستقرأ التاريخ من أجل التاريخ لأن المسرح الثالث ينفي عملية النسخ والنقل التلقائي، ولأنه ينفي أن يكون المسرح مجرد مسرح للطرف والملح والغرائب واستعراض الأمجاد الفردية أن.

ولتوضيح شكلي لهذه العناصر المكونة للمسرح الثالث نقدم الثالوث التالي:

العين المسرح الفقير "

الـروح



التاريخ

<sup>1&</sup>lt;sub>-</sub> مرجع نفسه، ص 11.

لقد استطاع المسرح الثالث أن يعكس البعد الإيديولوجي من خلال تقنية الثالوث التي اعتمدها في محاولته التنظيرية، والتي تقوم على أساس فضح ذلك التناقض والصراع الاجتماعيين عبر التاريخ والمكان والزمان وتبنيه لتقنية المسرح الفقير كمبررا لاختياره مع ما يتلاءم واقع المبدع المسرحى ومحيطه وإبراز ذلك الصراع والتناقض الاجتماعيين.

إن هذه التصورات والمبادئ التي بلورها مشروع المسرح الثالث ساهمت في إثراء المسرح المغربي فيما يخص تجربة التأليف عند لمسكيني الصغير وتجربة الإحراج عند عبد القادر عبابو رغم صعوبة التوفيق بين التنظير والممارسة الميداني فرغم توظيف المسكيني للتراث إلا انه لم يخرج من ظل القالب الغربي وسقط في ما نسميه بمغربة المسرح الغربي من خلال إتباعه نهج المسرح الغربي من نظرية المسرح الفقير عند غروطوفسكي.

#### خلاصة:

وخلاصة لما قدمناه في هذا المبحث يمكننا القول أن لهذه النظريات أثر في تطور النقد المسرحي بالمغرب فكل هذه التنظيرات تسعى لإيجاد مسرح عربي مستقل بذاته الشيء الذي جعل الكثير من المسرحيين يتعاملون مع التراث بنوعيه الأدبي والشعبي، لتجعل في الآخر المسرح العربي يتأرجح بين الأنا والآخر ولعل هذه النظريات هي التي كانت سببا في ظهور حركة التأصيل التي تدعو إلى إنتاج نصوص ذات مرجعية تراثية والتي يبقى الناقد مصطفى رمضاني الوحيد الذي دافع عنها معتمدا في ذلك على "الاحتفالية" الذي يراها أكثر إحاطة بينما يرى الناقد حسن يوسفي أن المسرح المغربي لم يعد (في حاجة إلى نظرية تتحول مع مرور الزمن إلى فزاعة في الحقول الشاسعة لهذا المسرح تعمل على حجب أهمية العمل الإبداعي وتقف في وجه صيرورة الأجيال والحساسيات والأفكار والتطلعات التي من شاخا

أن تضمن حيوية المسرح المغربي واستمرارية (..) لذا فإن العمل العلمي الذي أنجزه البحث الجامعي عندنا يستحق كل التقدير، لأنه حرص على على ترسيخ تقاليد جديدة في التنظير المسرح والكشف عن الروافد الأصلية لبعض النظريات السائدة بيننا 1).

مما لا شك فيه ان رؤى النقاد المختلفة حول عملية تأصيل المسرح التي لم تكن على وعي بموضوعه وبعلاقته بالغرب وكذا نظرياته التي لم تخضع لتطور مرجعي في بناءها ولأبحاث مختبرية يمكنها إفراز إنتاجات فكرية وجمالية في العرض المسرحي لذا فهذه الدعوات لم تتمكن من تيارا مسرحيا كما يلزم رغم دفاع الناقد مصطفى رمضاني على تيار الاحتفالية والواقع أنما خلفت جدلا بين النقاد المسرحيين وهذا الموقف لا يعتبر موقفا هادما لحركات التأصيل بل بالعكس أخذ موضوع التنظير حقه من البحث العلمي الأكاديمي وساهم هذا الأخير في دعم الحركة المسرحية المغربية فالنقد المسرحي استطاع من خلال هذه التيارات التنظيرة أن يطور من مفاهيمه وأدواته الإجرائية، وعلى قراءة العرض من منظوره الفني والمعرفي فيوضح السلبيات ويعرف بالنظريات الغربية. لذا يمكننا القول أن للنقد المسرحي الجامعي دورا كبيرا في تطوير الظاهرة المسرحية المغربي وتتبعها منذ بدايتها ودراسة مضامينها وتحليل نظرياتها.

 $<sup>^{1}</sup>$  حسن المنيعي، النقد المسرحي العربي، الإطلالة على بدايته وتطوره، منشورات المركز الدولي لدراسات الفرحة، "سلسلة دراسات الفرحة  $^{1}$  ط1،  $^{1}$  على بدايته وتطوره، منشورات المركز الدولي لدراسات الفرحة، "سلسلة دراسات الفرحة  $^{1}$  ط1،  $^{1}$ 

## المبحث الرابع: النقد المسرحي المغربي

## 1- في مفهوم النقد المسرحي:

لقد شاعت كلمة النقد على أنها تتبع العيوب والمثالب، إلا أن أكثر النقاد القدامى اتفقوا على أنها المعنى الذي يشير إلى التمييز بين الجيد والرديء، (غير أن النقد في العصر الحديث لم يكفيه أن يكون وقفا على التمييز بين الجيد والرديء من الآثار الأدبية والفنية، فقد صار علما تتجاوز دراسته الأسلوب بمعناه اللغوي، إلى التعرف على منحى الكاتب العام وطريقته في التأليف والتعبير والتفكير والإحساس أ)، إنه فن تحليل الأعمال الأدبية، وهو محاولة منضبطة يشترك فيها ذوق الناقد وفكره، للكشف عن مواطن الجمال أو القبح في الأعمال الأدبية كما أن له (القدرة على تذوق الأساليب المختلفة والحكم عليها أو).

وفي دراسة له عن علاقة الأدب بالنقد يقول شلتاغ عبود شراد: (إذا كان الأدب تصويرا للحياة الطبيعية والإنسانية ونقدا لها، بما للأدب من أدوات ووسائل تختلف عن وسائل العالم والمؤرخ والصحفي، فإن النقد نقدا لهذا النقد، أو تفسيرا لهذا النقد وهو – بهذا – مكمل للعمل الإبداعي وغير منفضل عنه، ولا يقوم إلا بعد أن يكون الأول قد فرغ من مهمته – وهذه هي طبيعته، فلا يضيره أن يكون لاحقا للأدب معتمدا على خطوات الأولى في التعامل مع الحياة والكون والإنسان<sup>3</sup>)، فالنقد يختلف عن الأدب في أنه (عملية عقلية منظمة مرتبطة بتطور الإنسانية ونضجها الفكري، بينما يكون الأدب قائما على

<sup>1-</sup> محمد مندور، في الأدب والنقد، دار نحضة مصر، القاهرة، دط، دت، ص 10.

<sup>2-</sup> محمد زكي العشماوي، قضايا النقد الأدبي بين الحديث والقديم، دار النهضة العربية، بيروت، 1979، ص 419.

<sup>3-</sup> شلتاغ عبود شراد، مدخل الى النقد الأدبي الحديث، دار مجدلاوي للنشر، ط1، 1998، عمان، ص 56.

الإنفعالات التي يقف فيها دور العقل وضوابطه وقواعده، وهو قد لازم الإنسانية منذ نشأتها ومرورها بمراحل الطفولة، بينما جاء النقد لاحقا لهذه المراحل، وان كانت له صورة بدائية ملازمة لتلك المراحل $^1$ ).

إن النقد الادبي هو (نهج يعبر به الناقد عن مواقفه من الحياة والفن، نهج واضح للمارسة النقدية التي تفصل بين النظرية والتطبيق<sup>2</sup>)، ولعل أي نقد يتبع منهجا معينا لدراسة العملية الأدبية وتحليلها وقد تعددت مناهج النقد الادبي مابين المنهج التاريخي، الإجتماعي، النفسي، البنيوي، الاسلوبي، التفكيكي والجمالي فالمنهج لغة حسب ما ورد في لسان العرب لابن منظور: (هو الطريق والسبيل والوسيلة التي يتدرج بحا للوصول الى هدف معين  $^{(3)}$  أما اصطلاحا فهو (الطريق الواضح ومثله النهج والمنهاج وهو في الدرس الادبي تعاملا يقوم على اسس نظرية ذات أبعاد فلسفية وفكرية، وذلك من خلال أدوات إجرائي دقيقة ومتوافقة مع الاسس الفكرية المذكورة  $^{(4)}$ )، كما يمكن اعتباره خطة يلتزمها الناقد لتحديد مساره وضبط افكاره.

النقد هو المرآة التي يمكن لرجال المسرح أن يروا فيها وجوههم من دون أقنعة المسرح فالقراءة والتأويل والنقد حلقات أساسية في الفعل المسرحي، ولا تقتصر وظيفة النقد على التقييم والتقويم فقط، بل له مهام أخرى هي تحليل الأعمال المسرحية مما يتيح لأهل المسرح أن يطوروا أعمالهم ويحسنوها مستقبلا (فالنص الجيد يخلق نقده الممتاز الذي يساوقه كما

 $<sup>^{-1}</sup>$  شلتاغ عبود شراد، مدخل الى النقد الأدبي الحديث، مرجع سابق، ص  $^{-57}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  لطيفة ابراهيم برهم، دراسات في نقد النقد، دار الينابيع، ط1، 2009، ص 29.

 $<sup>^{-}</sup>$  ابن منظور، لسان العرب، دار احياء التراث، بيروت، ط $^{-}$  8، 1993، مادة نهج.

<sup>4-</sup> وليد قصاب، مناهج النقد الأدبي الحديث، دار الفكر، دمشق، 2007، ص 17.

يصنع الحلزون قوقعته فالنقد يمكن أن يكون تنظيرا فيسبق العمل الابداعي ويمده بالتصور الفطري المناسب ويهيئ له أسباب النجاح والتألق) أ، فالقراءة النقدية لأي نص مسرحي او اي عرض مسرحي تجر متاعب لا حصر لها فتصب على الناقد الذي يتعب ويجتهد لكى يخلق رؤيته نقدية تليق بالعرض.

بظهور النقد كممارسة أدبية إجتماعية بدات التوجه إلى تأسيسه نقد منطلق من مشروع رؤية جديدة تستوعب دور المسرح في التغيير، وقد لعبت التراكمات الموجودة دورا أساسيا في خلق صراع أدبي نقدي للرفع من مستوى قراءة النصوص قراءة علمية على مستوى الكتابة الأدبية والسينوغرافية والعرض الذي يلتقي فيه النص والإخراج مع الجمهور، ويعتمد هذا النقد المسرحي على (دراسة الحوار والحركة المسرحية، وترتيب المشاهد ومراعاة وحدة المكان والزمان، والاتجاه المدرس ونجاح الحبكة ويركز على المحور الذي تدور عليه المسرحية في حال نجاحهم في أداء أدوارهم، وبشكل عام فإن النقد المسرحي يربط عمل المؤلف بعمل المخرج، ويراعي أحاسيس الجمهور 2).

إضافة إلى ذلك فالممارسة النقدية الأكاديمية لعبت دورا إيجابيا في دراسة التجارب المسرحية حيث أعطى لهذه الحركة المسرحية معنا من خلال الإبداعية المسرحية حيث فتحت الجامعات والمعاهد أحضانها للتيارات النقدية الحديثة اي أن للجامعات المغربية فضلا كبير في بناء المسار النقدي الجديد في بلورة رؤى نقدية حديثة وبديلة.

<sup>1-</sup> حميد علاوي، الخطاب النقدي، مجلة المهرجان الوطني للمسح المحترف، العدد 71، الخميس 26 ماي 2011.

<sup>2-</sup> حنان قصاب، ماري الياس، المعجم المسرحي، مفاهيم ومصطلحات المسرح وفنون العرض، مكتبة لبنان، ناشرون، ط1، 1997، ص 665.

وقد عرف النقد الجامعي أشكالا وتمظهرات أخرى تنظر إلى مفهوم القراءة نظرة أخرى مغايرة عن القراءات السابقة فالقراءة هنا لمست بفعل بسيط يقتصر على رؤية الأعمال المسرحية بنظرة سلبية كما يرى الأغلبية غير عارفين لدور النقد وإنما هو ذلك الفعل الخلاق والعمل الدؤوب الذي يقوم به النقد في تحليله للعمل المسرحي بحثا عن الدلالات الكاملة.

وفي إطار تتبع الحركة المسرحية منذ بدايتها وإحتكاكه بالغرب واغناء الكتابة النقدية والمعرفة بالمثطلحات والمفاهيم المسرحية و المشاركة في الملتقيات والمهرجانات التي كثيرا ما عالجت إشكالية النقد في المسرح وضمن الممارسة النقدية استطاع المسرح المغربي ان يجد أدواته الفنية فيلتمس مناهجه ومفاهيمه كالمسرحية والتمسرح.

والقراءة السيميولوجية والفضاء المسرحي، من المصطلحات والمناهج التي تتدخل في وصف الظاهرة المسرحية في هذا الصدد نظمت مهرجان للمسرح و عدة ملتقيات تطرح فيه إشكالية النقد وكذا التلقي واللغة وكل ما يخص العمل المسرحي ومدي تأثير المناهج الغربية في ذلك حيث ألقى الدكتور علي عواد العراقي المقيم بالأردن محاضرة حول نظريات التلقي المسرحي من حيث المنطقات والهداف إذ تجاوز الجانب النظري إلى تطبيقاتها على النصوص، وقدم الدكتور واسيني الأعرج موضوعا حول إشكالية التلقي في مجتمع اللامسرح متناولا الموضوع من زاوية نقدية مختلفة خاصة وأن المسرح لم يتأصل بعد.

كما تكلم الناقد الدكتور برشيد بوشعير عن صدى المناهج الغربية لابتكار مناهج حديدة خاصة بهم مازالت مقيدة بمنهج النقد الملحمي حيث قال: (بريخت رأى أن المسرح

الأرسطي لا يناسب تطور العصر، وأن متعة التطهير أصبحت متعة انحلالية في نظرة مثل شرب الخمر)1.

لعل من اهم الأسباب التي أدت إلى تأخر النقد المسرحي الى سنوات السبعينات هي تلك الأبعاد السياسية لأن العديد من التجارب التي حاولت تقديم مدلولات في العرض المسرحي بصورة رمزية أولها النقد بكشف المستور والمضامين المبطنة في مستويات عديدة كاللغة، وهنا تكمن خطورة البعد السياسي، فالنقد يشتغل على إثارة المسكوت عنه والمحظور وتأويل التجارب المسرحية، وكشف رسائلها وخباياها، والأخطر من ذلك هو البعد المعرفي والجهل بقيمه النقد المسرحي.

(إن حاجتنا إلى النقد الواعي والمبدع البعيد عن التغبين والظلم والهوى تماثل حاجاتنا إلى الإبداع، لأن النقد ابداع آخر لأنه عامل بناء وتطوير فهو يبين الهدف الأعلى للعرض موضحا دلالاته ومقدما في ذلك رأيا فنيا وجماليا، فيضيء الفكرة ويقف على مواطن الخلل مبينا الايجابيات حتى يستدرك المتلقي ما فاته ويعمق معرفته بالمسرح ويدفع القارئ إلى الولوج في عوالم النقد والقراءة)2، قد يعتقد الكثير أن النقد المسرحي ما هو إلا رؤى سطحية وتقريره للعروض، إلا أن العرض لا يكتمل إلا وهو مصاحب بالنقد، فهو يقدم دراسته النظرية في سبيل تطوير الاعمال المسرحية التي لا ينبغي استثناءهل من دائرة النقد المسرحي.

<sup>1-</sup> برشيد بوشعير، التلقي بين المناهج الغربية والتاصيل، مجلة المهرجان الوطني للمسرح المحترف، العدد 74، الاثنين 30 ماي 2011.

<sup>2-</sup> هيثم يحي خواجة، لماذا لم ينفع النقد المسرحي فن المسرح إلى المام، مجلة المهرجان الوطني للمسرح المحترف، مرجع سابق.

إن النقد ضروري حدا، ووعي هذه الضرورة يحتم وجود نقد قادر على الامساك بالامور ثم عرضها ضمن لغة متخصصة ومفيدة وهنا نستطرد قليلا لنشير الى ان معظم الاعمال النقدية في مجال المسرح يشوبها الكثير من عدم الدقة النابعة من عدم التخصص والكفاءة وعدم وعدم وجود الاجتهاد والابداع النقديين لدى صاحبها، ومعظم ما كتب من نقد ازاء المسرح المغربي يطلعنا على كما لا بأس به من المحاولات النقدية لم يستند في عمله الى مبررات موضوعية وعلى مقاييس علمية، التي على اساسها ينتقد العمل المسرحي تقول ماجدة حمود في هذا الصدد (وجب علينا الاسهام في تطور انتاجنا الثقافي احتراما للجهد الفكري الذي يمارسه الباحث والمبدع والناقد وتعلم الاصغاء الى الآخرين فبدل من ان نعتبر النقد محل حدل وحقد بين الفنانين نتعلم من منه تحويل النقد الى نوع من تبادل الافكار بعيدا عن التعصب لذواتنا والاستهانة بالآخرين) أ.

بالإضافة إلى ضرورة العمل لإيجاد قاموس نقدي أو مصطلحات ومفردات نقدية مفعمة بمعانيها وبإمكاناتها الدلالية، لتاسيس خطاب نقدي يساهم في دفع عجلة المسيرة الفنية المسرحية، تتساءل أين تكمن ضرورة النقد المسرحي وبالتالي عبقرية الناقد الموضوعي في التبسيط والشرح والتفسير لإيماء قدرات المشاهد ولتوعية الناس باتجاه الاقبال على المسرح.

إن للناقد عامة والناقد المسرحي خاصة، مهمات جدية ووكثافة ذلك أن مهمة النقد تتطلب سعة الاطلاع بالإضافة إلى التعمق في الإختصاص، إذ على الناقد المتخصص الذي يقوم بنقد عرض مسرحي ما أن يكون ملما أو على الأقل مطلعا على المعاني العلمية

<sup>1-</sup> حمود ماجدة، الجمهور والمسرح، مجلة المهرجان الوطني للمسرح المحترف، مرجع سابق.

والجمالية للغات جميع العناصر المكونة له من نص أدبي مسرحي وديكور وأزياء ورقص وإضاءة وتمثيل.

وما من شك في أنه لا غنى في الذوق عن الموهبة والفطر السلمية فبدونها لا يمك البحث عن عن ناقد مبدع مهما طال البحث في بدل الجهد والتثقيف، وإذا ما توفرت الموهبة فلا يمكن الوقوف عندها إذ لا بد الكسب والتدريب ومعالجة فنون القول كما لا بد من الاستفاد من تجارب كل الأدباء والنقاد باختلاف اتجهاتهم وأن يكون الناقد منفتحا على المناهج الغربية وقراءة التجراب المسرحية تحت ظل التيارات المسرحية منذ عصر ارسطو الى يومنا هذا، والتعرف على كل من بريشت، ستانسلافسكي وجون بول سارتر والبير كامو، ومايرخولد وغروطفسكي وبيتر فايس. الخ من خلال أقلامهم وتجاريهم.

قد نجد صعوبة في الحديث عن الجهود النقدية المسرحية إذا ما فارناها بحدينا عن التجارب الإخراجية نظرا لظآلة الحركة النقدية ومما لا شك فيه فإن هذا العجز يرجع الى عدم الاهتمام بالنقد وانكار دور الناقد الفعال والذي لا يزال يعيش حالة قطيعة ونبذ وتعديد لفظي ونفر من الكتاب والمخرجين هذا بسبب انتشار أنواع النقد من انطباعي واخباري وكذا السطحى وغياب الناقد المتخصص.

## 2- مراحل تطور النقد المسرحي المغربي:

لقد رافق النقد المسرحي المغربي التجرية المسرحية المغربية منذ بدايتها إلى يومنها هذا حيث مر بعدة مراحل محكومة بمسيرة هذه التجرية المسرحية و (بنوعية الثقافة التقليدية الموروثة عن الذاكرة القرائية للبلاغة والشعر العربيين في غياب تمثل حقيقى لخصوصية

المسرح)<sup>1</sup>، التي شكلت فعل قراءة المسرح والتي كانت انطباعية وتاثرية في بدايتها وهي أول مرحلة انطلق منها النقد المسرحي في سنوات الستينات.

## 1) مرحلة النقد الإنطباعي التأثري (بمرحلة الذوق):

ظهر النقد المسرحي في هذه المرحلة ذوقيا، انطباعيا ،ذاتيا وتأثريا من خلال التعريف الصحفى والنقد في الجرائد التي تلتزم في مقالاتها بتلخيص المسرحيات دون إطناب تكيفا مع الكتابة الصحفية ومنه بدأ النقد (تعريفيا إعلاميا للتجارب المسرحية، كما كان يرتكز على بالأساس على التذوق والانطباعات المفرطة في الذاتية، ويرجع هذا إلى أن النقاد المغاربة قد أخضعوا النقد المسرحي لما يخضع له الشعر والقصة والرواية دون النظر الي خصوصية المسرح والعمل على تقييم مضامينه أو مناقشة أفكاره 2)، ولعل من ساهم في هذه الوضعية بعض الأقلام الصحفية الملزمة بتغطية التظاهرات الثقافية والفنية، وفي هذا السياق يقول الناقد مصطفى رمضاني منتقدا هاته الأقلام: أن (في ظل هذه الكتابات الصحفية الانطباعية، برزت بعض الكتابات الشاذة التي أساءت كثيرا الى النقد المسرحي، وإلى الحركة المسرحية عامة وهي كتابات أفاكة تعكس جزءا من الوضعية التي ساهمت في ترخيسها بعض الصحف المنحازة 3). ورغم ذلك لل يمكننا التعميم فهناك ثلة من الكتاب الصحفيين المهتمين بالمسرح أو كان لهم علاقة مباشرة به في الجامعات او الجمعيات أو مع الفرق قبل الالتحاق بسلك الصحافة وأولئك الذين شغفوا بحب الاطلاع واحتكاكهم

<sup>1-</sup> عبد الرحمن بن زيدان، المختصر المفير في المسرح العربي، المسرح المغربي، مرجع سابق، ص 57.

<sup>2-</sup> محمد فراح، المسرح المغربي بين أسئلة الكتابة الابداعية والممارسة النقدية، مرجع سابق، ص 44.

<sup>3-</sup> مصطفى رمضاني، نقد النقد المسرحي المغربي، منشورات المركز الدولي لدراسات الفرحة، ط1، 2014، ص 23، 24.

باللقاءات المسرحية والمهرجانات الثقافية فكانت لهم لمسة نقدي ترعى خصوصيات الحركة المسرحية وتساعد في تطويرها.

من هذه الاعتبارات السابقة الذكر والتي يفسرها الناقد "حسن المنيعي" بأنها أم نقدية مرت على هذه المرحلة حيث يرجعها للأسباب التالية:

- عدم تبلور النقد في مناهج او تيارات واضحة.
  - سقوط الناقدين في التعميم والتعليق .
- تضخيم المقولات النقدية للخطابات المحشوة التي لا يتحملها النص المسرحي.
  - فهم تبسيطي للعلاقة بين الفن والواقع.
  - تغليب الجانب الأدبي على الجانب الفني.
    - دورانية ونقص في الثقافة المسرحية  $^{1}$ ).

## 2) مرحلة النقد الاجتماعي الايديولوجي:

في هذه المرحلة التي عرف فيها المحتمع المغربي والعربي عامة في أواسط السبعينات تحولا حضاريا، بدأ النقد المسرحي بالتبلور والتمنهج حيث اهتم بمضامين المسرح وربطه بمرجعياته والتركيز على علاقته بالواقع الاجتماعي حيث كان (يستجيب أكثر ما يستجيب الى طبيعة الثقافة الماركسية التي كونت بمرجعياتها خطاب النقد المسرحي، ومن بين أعلام هذا النقد، سالم اكويندي ،عز الدين بونيت، ومحمد بهجاجي)2.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- محمد فراح المسرح المغربي، مرجع سابق، ص 45، نقلا عن حسن المنيعي، ملحق جريدة الاتحاد الاشتراكي، عدد 295، شتنبر 1988.

<sup>2-</sup> عبد الرحمان بن زيدان، المسرح المغربي، مرجع سابق، ص 61.

وعن طبيعة الخطاب النقدي في هذه المرحلة يقول الناقد عز الدين بونيت: (إن الخطاب النقدي المسرحي المغربي يغلب عليه طابع تحليل المحتوى، دون ان يعني هذا وجود جهاز مفاهيمي ونظري متكامل للقيام بهذه العملية وإنما يتم الأمر انطلاقا من التحليل الايديولوجي القائم في أغلبه على إسقاط العديد من المحتويات الايديولوجية على اشتغال الاشارات المسرحية، دون أن يكمل هذا الاشتغال يستلزم بالضرورة، هذه المحتويات بالذات المسرحية، دون أن يكمل هذا الاشتغال يستلزم بالضرورة، هذه المحتويات بالذات المسرحية،

من خلال هذا القول يتضح ان النقد الايديولوجي قد اعتمد على الجانب المضموني للنصوص المسرحية المغربية، ولم يولي اهتماما للآليات التي تنظر للنقد المسرحي إلا أن النقاد المغربيين الذين كانت اتجاهاتهم موضوعية والذين تميزوا بوعيهم وثقافتهم الشاملة وانفتاحهم على المناهج الغربية، عملوا على التغيير والتحويل من خلال ممارساتهم الادبية الاجتماعية، ولعل من بين هؤلاء النقاد، الناقد بن زيدان والذي يقول في هذا السياق: (بدأ التوجه إلى تاسيس نقد منطلق من مشروع رؤية جديدة تستوعب دور المسرح في التغيير، وقد لعبت التراكمات الموجودة دورا أساسيا في خلق صراع أدبي نقدي للرفع من مستوى قراءة النصوص قراءة سيميائية على مستوى الكتابة الأدبية والسينوغرافية، والعرض الذي يلتقي فيه النص والإخراج مع الجمهور 2).

تعتبر هذه المرحلة خطوة خطاها الى التغيير في الرؤى دفعت النقاد إلى اعادة النظر في قراء تهم للمسرح بآليات وأداوت نقدية جديدة تؤسس للنقد المسرحي، ومن بين النقاد

<sup>1-</sup> عز الدين بونيت، حول بعض قضايا الخطاب المسرحي المغربي التاريخية والمعرفية، مجلة خطوة، عدد 3-4، سنة 1986، ص 33.

<sup>2-</sup> عبد الرحمان بن زيدان، أسئلة المسرح العربي، سلسلة الدراسات النقدية 7، دار الثقافق، الدار البيضاء، ط1، 1987، ص 253.

الذين أسسوا لفعل قراءة مغايرة وطوروا من أدواقهم النقدية الدكتور الناقد حسن المنيعي "أبحاث في المسرح المغربي"، "المسرح المغربي من التأسيس إلى صناع الفرجة"، "المسرح والسيميولوجيا"، "هنا المسرح العربي هنا بعض تجلياته" ...

## 3) مرحلة النقد المعرفي:

لعل اختيار تسمية النقد المعرفي من النقد العارف أو الشامل للتجارب المسرحية والقارئ لها، حيث استفاد النقد من المرحلتين اللاتين سبقته، إضافة الى المهرجانات والملتقيات المسرحية التي كانت تنظم في المغرب حيث أصبحت تشكل فضاءات للدراسة والبحث في العملية المسرحية، فاكتسب من خلالها النقد المسرحي أدوات فنية اغنى بها والبحث في العملية المسرحية، ومفاهيم يقارب بها من أجل وصف وتحليل الظاهرة المسرحية كعرض مسرحي، ومن بين هاته المفاهيم: التمسرح، القراءة السيميوغرافة، الفضاء، المسرحة، الفضاء المرئي.. الخ

لعل الإنطلاقة الأولى التي تعود الى تشكل النقد المعرفي هي تبلوره داخل الجامعات المغربية وانفتاحها على المناهج النقدية الجديدة وعلى محيط الابداع المسرحي الذي ساعد على تطور المناهج النقدية المسرحية (فمن المعروف أن ثلة من الأساتذة الجامعيين لعبوا دورا رياديا في ادخال مادة المسرح الى الجامعة المغربية ولم يقف بعضهم عند الحديث عن النص المسرحي وتاريخه وأعلامه، بل تجاوز ذلك الى الحديث عن اشكاليات وقضايا احرى فنية وتقنية، كالإخراج والسينوغرافيا، والتعريف ببعض المخرجين واتجاهاتهم والمدارس الفنية، وغير ذلك مما له علاقة بالفرجة المسرحية عموما أن، كما ساعد ذلك اللجوء إلى حقول المعرفة ذلك مما له علاقة بالفرجة المسرحية عموما أن، كما ساعد ذلك اللجوء إلى حقول المعرفة

<sup>1-</sup> مصطفى رمضاني، نقد النقد المسرحي، مرجع سابق، ص 38.

التي تسعى الى فعل المغايرة والتطوير من الأدوات الإجرائية والقرائية، وقد كان الفضل الكبير لهذه الجامعات المغربية في بلورة رؤية نقدية حديثة وبناء مسار نقدي جديد، والتي تحتفي بمنجزات المسرح الوروبي الحديث وتحتم بالدراسات العلمي التي انبتت بحربة نقدية مسرحي خاصة وهي تجربة النقد المسرحي الجامعي (الذي نقل تلقي المسرح من مستواه العادي إلى مستوى الفهم والتفسير والتأويل والإبداع، ويمثل هذا المنحى، الدكتور حسن المنيعي، والدكتور عبد الرحمان بن زيدان، والدكتور مصطفى رمضاني، والدكتور عبد الواحد بن ياسر والدكتور يونس لوليدي حيث بدأ الاهتمام بعلامات العرض والجسد، والسينوغرافيا والانروبولوجيا والأسطورة 1).

مما لا شك فيه أن ذلك الجدل القائم في النقد المسرحي بين المتمين من النقاد الأكاديميين حول سؤال الهوية، والتراث والتجريب والتأصيل وكل ما يخص المسرح هو الذي أفرز ظاهرة التنظير التي خرج من لدنها قراءات لم تبقى في حدود قراءة النص والعرض بل تعدت ذلك الى التنظير للظاهرة المسرحية عامة والذي ساهم فيه كل من عبد الكريم برشيد، محمد مسكين، المسكيني الصغير الى جانب بعض النقاد امثال حسن المنيعي، عبد الرحمان بن زيدان عبد الله شقرون، سالم اكويندي، محمد الكغاط محمد أديب السلاوي، مصطفى القباح .. الخ.

ومن الاسماء النقدية التي استفادت من الدرس النقدي الجامعي وعالجت قضايا المسرح المغربي في بحوثها واطاريحها نذكر خالد أمين، عبد الجيد شكير، سعيد ناجي، حسن يوسفي نوال بنبراهيم، عز الدين بونيت محمد الوادي، سعيد كريمي، لحسن قناني ..

<sup>1-</sup> عبد الرحمان بن زيدان، المسرح المغربي، مرجع سابق، ص 61.

وغيرهم، وبفضل اهتمامات كتابات هذه الاقلام النقدية ذات الطابع الاكاديمي التي أصدرت بحوثها في كتب لتمتد مساحات المغرب ويصل صداها خارج حدود المغرب حيث بدأت الدراسات في التطور والنضج واتسعت الرؤية النقدي الى بناء العرض واتجه النقد الى التركيز على الفرجة التي تشكل كل العناصر من أجل مسرحة المسرح (الدراماتورجيا)، بالاعتماد على مناهج حديثة الظهور في قراءة للعرض المسرحي كا المنهج السميولوجي.

## 3) السيميولوجيا وقراءة المسرح المغربي:

تميزت سنوات الثلاثينيات بتحول مهم في تاريخ الدراسات المسرحية منذ جذورها الأرسطية إذ تحول العرض المسرحي الذي ظل لحقبة من الزمن ملحقا وتابعا بحقل الأدب إلى حقل مستقل بذاته وهذا بظهور حلقة براغ اللسانية التي وضعت سيميائيات خاصة به تحرره من تلك التبعية، ويضاف إلى هذا جمهور دوسوسير في تأسيس هذا العلم، وهي يعرفها على أنها (العلم الذي يدرس حياة الدلائل اللسانية وسط الحياة الاجتماعية وتتميز السيميولوجيا بطابعها الواسع) أ، وفي هذه الحالة يمكن القول أن اللسانيات ليست إلا فرعا من السيميولوجيا.

لقد حاولت الدراسات النقدية الحديثة الاستفادة من هذا العلم ومن أدواته التحليلية باعتبارها أدوات قادرة على رصد ودراسة النصوص الفنية والإبداعية، وعلى الإمساك بمعانيها ودلالاتها، وهكذا وجد النقد المسرحي في الدرس السيميولوجي حقلا واسعا للتنظير والتطبيق.

101

 $<sup>^{-1}</sup>$ ينظر احمد بن مرسلي، التحليل السيميولوجي، ديوان المطبوعات الجامعية، ط $^{-1}$ ، ص $^{-1}$ 

إن ما يجعل من عملية التحليل السيميولوجي عملية معقدة هو ذلك الامتزاج والتداخل الرهيب في الدلائل والرموز والعلامات في الخطاب المسرحي، وإذا كان هذا الخير عبارة عن شبكة معقدة تتداخل فيها مجموعة من الأنسجة التواصلية إلى تتعدد وتتباين.

تنطلق السيميولوجيا من عملية وصفها لما يعرض على خشبة المسرح بتحديد العلاقة بين العلامات والدلائل المسرحية وذلك من خلال تحويل العرض المسرحي إلى تقليد أيقوني فهي كما يعرفها "باتريس بافيس" أنها: (ليست علما جديدا أومجالا بكرا للبحث، بقدر ماهي دراسة تمهيدية وابستيمولوجيا لعلوم الفرجة، اي أنها تفكير حول العلاقة بين مشروع  $^{1}$ دراماتورجي وتحقق ركحي $^{1}$ ى، وإذا كانت الأيقونة هي العلامة التي تشير إلى الموضوع الذي تعير عنه، فالمسرح إذا هو ميدان واسع لهذه الأيقونة، مثلا جسد الممثل وصوته يمكن اعتبارها أيقونة أساسية في المسرح، والدليل على ذلك أن للمثل طاقة حسية تجعله يقوم بحركات مختلفة على الركح، ويكون هذا من خلال التأكيد على فرديته أو تخيله منها مثل الحركات الفيزيولوجية اللاإرادية تقبل على أنها وحدات دالة اي ان المشاهد يتقبل هذه المكونات الغير مقصودة من تمثيل الممثل على أنها علامات، ولا ينبغى للمقاربة السيميولوجية أن تقف على حدود الوصف، والتصنيف للشفرات المسرحية، فعليها أن ترصد كل الأشكال التواصلية، وهذا ما يؤكد أن المسرحي يوجد داخل العرض في شكل صوت له حضور أنه يسبق العرض أولا ويرافقه ثانيا.

يمكن الحديث إذا عن مقاربة سيميولوجية للنص المسرحي في غياب خاصية التمسرح التي تميز هذا النص من بقية النصوص الإبداعية الأخرى ذلك أن هذه الخاصية هي التي

http://aslimnet.free.fr/ress/singes/9.htm : باتريس بافيس، "قضايا السيميولوجيا المسرحية"، ترجمة محمد العماري، عبر الموقع الالكتروني  $^{-1}$ 

تفتح للقراء أبوابا جديدة تمكنه من تحديد خاصية أو بالأحرى خصوصيات الفن المسرحي في تجسيدها النصي قبل أن تترجم فوق خشبة المسرح من خلال العرض.

ومن بين النقاد الذين اعتمدوا على المقارب السيميولوجية في المغرب نذكر الناقد عز الدين بونيت في كتابه "الشخصية في المسرح المغربي بنيات وتجليات"، والتي تعتبر في أصلها أطروحة جامعية جمع فيها ما هو نظري وتطبيقي حدد فيها مصطلحات دلائلية سيميوطيقية ،فرغم توظيفه لأكثر من منهج الا انه يتكأ على نماذج لنظريات سيميائية، كما يوضف مصطلحات سيميائية أن دراسة الشخصية كعلامة يستدعي تجميع المعطيات النصية في كل مستويات اشتغال النص: التجلي الخطابي العيني، البنية السطحية المجردة، البنية العميقة أي، كما أنه يدرس الشخصية على أساس دراسة علامة من علامات الخطاب البنية العميقة من الدراسات التي المسرحي، وكشهادة من الناقد حسن المنيعي فإن هذه الدراسة تصنف ضمن الدراسات التي تدل على (تطور النقد المسرحي وعلى ثرائه وتجاوزه للخطاب التقليدي (...) وفق منهج متعدد الأبعاد يستفيد من علوم شتى كا التاريخ، والفلسفة، والانتربوبوجيا، والشعرية والسيميائية المسرحية ك.

كانت هذه دراسة من الدراسات الحداثية التي تسعى الى تطوير النقد المسرحي ولعل النقد المسرحي في المغرب شهد دراسات نقدية اكاديمية عدة أغنت الحقل النقدي بتعدد مناهجها وتنوع مقارباتها التي انفتحت على مقاربات نقدية غربية.

4) بيبليوغرافيا المقاربات النقدية الاكاديمية في المسرح المغربي:

<sup>1-</sup> عز الدين بونيت، الشخصية في المسرح الغربي بنيات وتجليات، مطبعة المعارف الجديدة، الرباط، منشورات كلية الآداب والعلوم الانسانية بأكادير، سلسلة الأطروحات والرسائل 2 .1992، ص 17، 18.

<sup>2-</sup> حسن المنيعي، المسرح المغربي، "من التأسيس الى صناعة الفرحة"، مرجع سابق، ص 117.

إن التطور الذي شهدته الحركة المسرحية في المغرب بفضل تلك الممارسات النقدية الأكاديمية التي واكبت الظاهرة المسرحية منذ بدايتها واهتمت بقضاياها المتمثلة في التاصيل والتنظير والتجريب والهوية، الشيء الذي رسخ الدرس الأكاديمي في الجامعة المغربية وطور من البحث العلمي والاهتمام بقضايا المسرح المغربي والعربي.

فرغم ان النقد المسرحي الاكاديمي تتعلق موضوعاته بكل قضايا المسرح سواء نقدا او تعليلا أو تنظيرا الا المناهج المتبعة او الموظفة في المقاربة النقدية تختلف عند ناقد لآخر حسب توجهه، وذوقه وعمق معرفته ومؤهلاته العلمية. فهناك من يوظف عدة مناهج وهناك من يزاوج بين منهجين وهناك من يكتفي بمنهج واحد في مقاربته النقدية.

وهذه الورقة عبارة عن بحث بيبليوغرافي مختصرة للمقاربات النقدية التي وظفت في كتابات أهم أعلام النقد المسرحي الأكاديمي:

## 1) المقاربة التاريخية:

وتبناها كل من الناقد "حسن المنيعي" في كتاب: "أبحاث في المسرح المغربي" والذي يعتبر أول أطروحة جامعية حول المسرح المغربي، وكتاب "المسرح المغربي: من التأسيس إلى صناعة الفرجة"، والناقد "محمد أديب السلاوي" في كتبه: "المسرح المغربي: البداية والامتداد"، و: "المسرح المغربي من أين وإلى أين؟"، و" الاحتفالية في المسرح المغربي". والناقد "محمد الكغاط" في كتابه:" بنية التأليف المسرحي بالمغرب: من البدايات إلى الثمانينات"، "المسرح وفضاءاته".

### 2) المقاربة الموضوعاتية:

تبناها كل من:

- الناقد "عبد الرحمن بن زيدان: في كتابه: "المقاومة في المسرح المغربي"
- الناقد "محمد الوادي" في كتابه: "تجليات صورة اليهودي في المسرح العربي".
  - الناقد "يونس الوليدي" في كتابه: "المسرح والمدينة".

### 3) المقاربة الايديولوجية الاجتماعية:

تبناها الناقد "عبد الرحمن بن زيدان" في كتابه: "المقاومة في المسرح المغربي"، وكتاب: "قضايا المسرح المغربي".

### 4) المقاربة الانتروبولوجية:

الناقد "حسن المنيعي" في كتاب: "أبحاث في المسرح المغربي"، وكتاب "المسرح المغربي: من التأسيس إلى صناعة الفرجة"، وكتاب: " هنا المسرح هنا بعض تجلياته".

- الناقد "يونس لوليدي" في كتاب "المسرح والمدينة ". وكتاب: "الميثولوجيا الإغريقية في المسرح العربي المعاصر".
  - الناقد "عبد الواحد ابن ياسر" في كتابه: "حياة التراجيديا".
    - الناقد حسن يوسفي في مؤلفه: "المسرح والأنتروبولوجيا".
  - الناقد أحمد بلخيري في كتابه: " الوجه والقناع في المسرح".

#### 5) المقارب السيميائية:

- الناقد "عز الدين بونيت" في كتابه: "الشخصية في المغرب العربي بنيات وتجليات".
  - الناقد "محمد التهامي لعماري" في كتابه : "مدخل لقراءة الفرجة".
    - الناقد أحمد بلخيري: "سيميائيات المسرح".

#### 6) المقاربة الدراماتورجية:

- الناقد "محمد الكغاط" في كتابه: "المسرح وفضاءاته".
- الناقد "أحمد بلخيري" في كتابه: "نحوى تحليل دراماتورجي".

#### 7) المقاربة الجمالية:

- الناقد "عبد الجيد شكير: في كتابه: "الجماليات بحث في المفهوم ومقاربات للتمظهرات والتصورات".
- الناقدة "نوال بنبراهيم" في كتابها: "جمالية الافتراض من أجل نظرية جديدة للابداع المسرحي".

#### 8) المقاربة البلاغية:

- الناقد "محمد أنقار" في كتابه "بلاغة النص المسرحي".

#### 9) المقاربة الإقليمية:

- الناقد "مصطفى رمضاني" في كتابه: "الحركة المسرحية بوجدة من التأسيس إلى الحداثة".

#### 10) المقاربة الانطباعية:

- الناقد عبد الكريم برشيد في كتابيه: "الاحتفالية مواقف ومواقف مضادة- الجزء1"، وكتاب"الاحتفالية مواقف ومواقف مضادة- الجزء 2".
  - الناقد "سعيد الناجي" في كتاب: "البهلوان الأخير: أي مسرح لعالم اليوم؟"

#### 11) المقاربة الفلسفية:

- الناقد "عبد الواحد بن ياسر "في كتابه" حياة التراجيديا".

#### 12) المقاربة الاحتفالية:

- الناقد عبد الكريم برشيد في: "الاحتفالية في أفق التسعينيات، الاحتفالية إلى أين؟"، وكتاب: "المسرح الاحتفالي"، وكتاب "حدود الكائن والممكن في المسرح الاحتفالي". وكتاب: "فلسفة التعييد الاحتفالي".

## 13) المقاربة التفكيكية:

- الناقد "خالد أمين": "الفن المسرحي وأسطورة الأصل" الناقدان "مصطفى رمضاني" و"محمد يحيى قاسمي: في كتاب مشترك: "ببليوغرافيا المسرح المغربي" الناقد محمد أديب السلاوي تحت عنوان: " دليل المسرح المغربي".



## توطئة:

يأخذنا الحديث عن مسيرة النقد المسرحي إلى الحديث عن مسيرته الثرية بمناهجها ومقارباتها وانفتاحها على المناهج المسرحية الغربية ما يفسر لنا وعيهم بالظاهرة المسرحية، ورغم الكم الهائل من النقاد المسرحيين الأكاديميين ومقارباتهم سنقف عند بعض النقاد الذين من خلال كتاباتهم النقدية شهدت الساحة المسرحية حركة نشيطة وضعوا بصمتهم فيها فلمسنا مواطن الجد والكد والحرص على المساهمة الرزينة من أجل رقي الممارسة المسرحية وتطويرها. ولا بد أن نبدأ من رائد النقد المسرحي المغربي ألا وهو الناقد حسن المنيعي.

# المبحث الأول: الدرس النقدي الجامعي عند الناقد حسن المنيعي

يعد الدكتور الناقد "حسن المنيعي" المؤسس الأول للنقد المسرحي الجامعي، إذ يعتبره جميع النقاد المغاربة رائد الحركة النقدية المسرحية وأيقونتها، فهو من أثث فضاء المسرح في حلقة التناول النقدي الأكاديمي، بعد تأخره سنين وفقره من الجانب الفكري والنظري والفلسفي والجمالي، كما أن انشغالاته لا تمت بخبرة مسرحيو ولا بتاريخ ثقافي أو في أو جمالي، حيث قام بربط النظريات النقدية بالبحوث الجامعية ليخرج النقد من طابعه الانطباعي إلى طابع البحث العلمي، ليتقدم العديد من الباحثين المسرحيين بإنتاجات نقدية مسرحية أكاديمية مستفيدين من المناهج والمقاربات وكذا المصطلحات المسرحية التي شكلت عدقم النقدية، ما أفاض المشهد الثقافي نقدا وإبداعا.

# 1- المقاربات النقدية عند حسن المنيعي:

لعل المتصفح لكتابات الناقد "حسن المنيعي" ذلك التنوع الأدبي في لمسته النقدية التي شملت المسرح والنقد والتشكيل والترجمة، فكتاباته لا تنحصر داخل الحرم الجامعي فقط بل تتعدى ذلك إلى الجرائد والجالات والكتب النقدية الجامعة، فقد كانت بدايته النقدية ضمن مجلات مغربية منذ 1964، حيث تنوعت إسهاماته في النقد الأدبي من رواية وشعر وفن تشكيلي وترجمة فتعدت مؤلفاته بما يزيد عن ثمان عشر مؤلفا بداية من كتابه "أبحاث في المسرح المغربي" 1974 وهو عبارة عن رسالة دكتوراه تحت إشراف المستشرق "شارل بيلا" بجامعة: "السربون" بباريس، والذي يؤرخ للحظة تاريخية بحثة تكشف عن الأشكال الدرامية التقليدية في المغرب وبذور فن الفرجة بغية إثبات وجود

المسرح المغربي كفن اقتناعا منه بتاريخ وطنه وحبا فيه وما تنطوي عليه الأرض المغربية من ثقافة وأصالة وتراث حيث يقول الناقد عن كتابه: (عندما فكرت في تحضير دراسة عن المسرح المغربي لنيل دكتوراه السلك الثالث من جامعة باريس، كان يدفعني لذلك أولا إحساس غريب يعرب عن شدة تعلقي بالفن الدرامي، وثانيا طغيان حاجة أكيدة تفرض علي تحقيق عمل نافع بالنسبة لبلدي ولو أدى بي ذلك إلى اقتحام آفاق قدسية لأرض بكر لم يجرؤ أي أحد على اكتشاف مكوناتها1).

لقد كانت هذه الرسالة بداية مسار ثقافي بالنسبة للناقد مزجت بين تحصيله العلمي ومستواه الفكري والثقافي، وخضعت لقراءة ارتكز فيها على التأريخ للمسرح المغربي منذ بدايته إلى نهاية الستينات معتمدا على مصادر وملاحق مهملة والملاحقة المشهدية والإخبارية، فقد تميز الناقد بتتبعه للعروض المسرحية دون كلل أو ملل، وتحليل المشهد المسرحي فنيا، وقد ساعده في ذلك "فرقة المعمورة" في إدراك التمارين المسرحي والإعدادات الفنية أثناء تحضيرها لمسرحية "عطيل"، فعمل الناقد انحصر في مناقشتهم لأبعاد النص لتلقى في الأخير جهودا كانت حصيلتها نجاح وتألق لهذه الفرقة التي عرضت المسرحية باللهجة المغربية والتي أثارت إعجاب الجمهور بما فيهم الأجانب.

إن هذه التجربة المسرحية الهاوية دفعت الناقد إلى الاشتغال حول المسرح منذ ظهور الأشكال ما قبل المسرحية إلى مرحلة تأسيس الرواد للمسرح في عهد الحماية ثم عهد الاستقلال..، لينشر هذه الأطروحة في كتاب بعد ثلاث سنوات والذي صادف

<sup>1-</sup> حسن المنيعي، أبحاث في المسرح المغربي، منشورات شرفات الزمن، مطبعة النجاح الجديدة، الدار البيضاء، ط2، 2001، ص 5.

إقبالا وإعجابا كبيرين من طرف الفنانين والأدباء والمثقفين كما عرف رواجا غير محدود، ليصل صداه خارج حدود المغرب.

يقدم الكتاب إشعاعة لتاريخ المسرح المغربي خص في الجزء الأول التقليد المسرحي في المغرب ما يظل الأشكال قبل مسرحية من حلقة وبساط وجزءا للتجارب المتبعة منذ سنة 1919 وجزءا لحركة مسرح الهواة من سن 1940 إلى سنة 1971 لينتقل إلى جزء آخر يخص المسرح الاحترافي وأنواع أخرى من المسرح لينتهي إلى التجديد في المسرح.

إن الناقد من خلال هذا البحث التاريخي أراد أن يحقق طفرات بعيدة المدى للمسرح المغربي حيث يقول عنه في هذا الصدد: (إنه يتحتم علينا ألا نؤطره في شكل واحد، بل علينا أن نجعل كل الابتكارات — سواء كانت مستمدة من التراث أو لا — تعكس إحساسات شعبنا، وتطرح قضاياه، وتعالج انهماكاته، وتعتم بتفتيح الجماهير وإثراء كل فرد 1).

يتضح في هذا الكتاب أن الناقد ركز على الجانب التاريخي للمسرح المغربي ما يدل أنه انتهج المقاربة التاريخية فكان من بين الأوائل الذين استعانوا بالمنهج التاريخي في مقارباتهم النقدية المسرحية كما قدم دراسة يتقاطع فيها التاريخ والفن والتحليل وعلى الخصوص المقارنة، والمساءلة الجمالية التي تعني بالأبعاد النصية والفرجوية على مستوى الكتابة الدراماتورجية 2).

<sup>194 -</sup> حسن المنيعي، أبحاث في المسرح المغربي، مرجع سابق، ص 194.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- مرجع نفسه، ص 16.

مما لا شك فيه أن أول من تبنى المقاربة التاريخية في المسرح هو الناقد حسن المنيعي باعتبار أن الكتاب أول أطروحة تقدم في تاريخ المسرح المغربي، فهذه المقاربة ترصد خلال التشديد على التطور والتعاقب والمراحل والبدايات والنهايات وهذا ما تطرق إليه الناقد حسن المنيعي في بحثه الذي امتاز بالجدية في العمل والتسلسل المنطقي والاحترافية وتتبع الحركة المسرحية بدقة ما يبرز حرصه في كتابة التأريخ للمسرح بأمن وهماية.

لم يتوقف الناقد حسن المنيعي في كتابته عن المسرح المغربي بل صار مهتما أكثر، فأبدع بعد ذلك وأنتج كتابات أخرى ترصد مسار المسرح المغربي وتعالج قضاياه نذكر منها: "هنا المسرح.. هنا بعض تجلياته "وكتاب "المسرح المغربي من التأسيس إلى صناعة الفرجة" التي اهتم فيها بالجانب الطقوسي وبالاحتفالات الشعبية والأشكال الفرجوية وقدم ثقافات المغرب التقليدية ما يعني أن الناقد ذهب بالتفكير في الجانب الانتروبولوجي للمسرح المغربي الذي يبحث في معايير إنتاج المسرح الفرجوي حيث يعرف الناقد حسن المنيعي بأنه: (دراسة الظواهر والطقوس الاحتفالية وتحليلها تحليلا علميا وفنيا لادراك ما يمكن أن تمدنا به من منطلقات درامية تساهم في تعميق البحث علميا وفنيا الدراك المسرحية ألى.

فمنذ بداية التفكير في تحديث المسرح وخطاب النقد المسرحي لدى الناقد يراوده، لذا صار انشغال تأصيل هذا الخطاب موازي لتأصيل الممارسة المسرحية بالمغرب وربطها بسؤال الهوية ومرجعية الذات فيواصل الناقد الحفر في عمق التجربة المسرحية المغربية لرصد الاتجاهات التي أنارت طريقه لكشف الجذور الأولى لهذه فيبحث فيدرس التراث

 $<sup>^{-1}</sup>$  حسن المنيعي، المسرح المغربي من التأسيس الى صناعة الفرجة، مرجع سابق، ص $^{-1}$ 

الفني المغربي، (وبما أن العمل يؤطر ضمن مجال الفرجة وينتمي في الآن ذاته إلى حقل الأدب، فقد كان لزاما البحث عن آليات اشتغاله من خلال رصد قوانين الكتابة وتفسير كيفية اشتغال عناصر العرض وذلك عبر تحديد مرجعيات الإخراج ومنطلقاته وحصر أنماطه وأشكاله، وضبط المستويات والميكانيزمات الناظمة لسيرورة العرض والمؤطرة لعناصره ومكوناته داخل الفضاء الركحي وفي علاقة كل ذلك بالمتلقي 1).

ولعل ظروف نشأة المسرح المغربي هي التي حكمت عامل التلقي الذي رافق الممارس النقدية منذ ظهور تلك الأشكال التي تربط بين كل العناصر بما فيهم العنصر الأساس المتمثل في المتلقي، هذا الأحير الذي ترتقي العملية المسرحي برقيه ونضحه، فهي تحتاج إلى من يحاورها ويجادلها، لتتطور وتتحسن وترفع من مستواها وبالتالي (تخلص النص من بعده الأحادي وانبنائه من نصوص متعددة ومتداخلة ومن متواليات سردية أو حكائية تراعي مفهوم التمسرح الذي حول اللغة الركحية إلى ميتا – لغة يستطيع المتلقي أن يزاول عليها فعاليته التأويلية والتفكيكية 2).

إن البحث عند الناقد حسن المنيعي يرتبط بالفرجة وبخاصية التراث وبالسؤال عن الهوية ففي حديثه عن الفرجة يقول الناقد: (إن أشكال المسرح التقليدي التي أشرنا إليها تكون ريبيرتوار شعبيا بالرغم من أن عناصرها لا تخضع لتقطيع في الفصول أو المشاهد، ولا تحترم القواعد المسرحي المتداولة فإنها تنطوي على إرهاصات درامية، بل تقدم لنا

<sup>1-</sup> محمد محبوب، شعرية المسرح المغربي من خلال "المسرح المغربي من التأسيس إلى صناعة الفرجة"، ضمن كتاب، حسن المنيعي ومسارات النقد المغربي والعربي، مرجع سابق ص 62.

<sup>2-</sup> حسن المنيعي، المسرح المغربي من التأسيس إلى صناعة الفرجة، مرجع سابق، ص 88.

فرجة نعيشها في واقع حياتنا وفي شتى لقطاتها الملحمية (الحلقة) وظواهرها المعبرة عن الاتجاهات الحديثة لمسرح مغربي تخلو إبداعاته من كل التأثيرات الأجنبية 1).

لقد حاول الناقد في كتاباته التركيز أكثر على ظاهرة التراث ويدعو إلى التعامل معه بالإعتماد على (أسس علمية وفنية ترمي بالأساس إلى استيعاب رموزها لإعادة تركيبها من منطلق فاعلية عربية تؤسس لممارسة مسرحية مستقبلية ذات لغة متنوعة 2).

يتضح جليا من خلال الحديث عن هذه المظاهر والطقوس الاحتفالية والأشكال الفرجوية استعانة الناقد بالبحث الانتروبولوجي المرتبط بسؤال الهوية ودراسة التراث المغربي ما جعل الباحث يفحص في أعماق هذا التراث هذا من جهة ومن جهة أخرى التفت الناقد إلى العناصر السينوغرافية للنص المسرحي حين تحدث عن جمالية العرض من خلال ذلك التصور الذي ينظر إلى كل العناصر جماليات النص والعرض، حيث يتحدث عن الإضاءة ووظائفها التقنية والجمالية والتعبيرية، وعن الديكور واشتغاله والملابس ودلالاتما وكل يرتبط بالخشبة لصبح النص فيها ضمن العناصر المكونة للعرض المسرحي  $^{8}$ . وهذا ما يعني أن الناقد تعامل مع التحليل الفني أو الدراماتورجي.

ومنه يمكننا القول أن المقاربات التي برزت في الكتابة النقدية للناقد حسن المنيعي تمثلت في المقاربة التاريخية، والمقاربة الانتروبولوجية والمقاربة الدراماتورجية ولعل المقاربة

<sup>1-</sup> حسن المنيعي، أبحاث في المسرح المغربي، مرجع سابق، ص 36.

<sup>2-</sup> حسن المنيعي، هنا المسرح العربي هنا بعض تجلياته، منشورات السفير، ط1، 1990، ص 6.

<sup>3-</sup> محمد الكغاط، "حسن المنيعي والنقد الشامل"، دراسة ضمن كتاب جماعي، "الكتابة النقدية عند حسن المنيعي"، منشورات اتحاد الكتاب بفاس عن أعمال اليوم الدراسية، 95، ص 11.

الأولى والتي انطلق منها الناقد في كتاباته الأولى هي المقاربة التاريخي التي أخذت الحجم الأكبر من خلال اعتماد الناقد للتأريخ للمسرح المغربي.

# 2- حسن المنيعي والدرس الجامعي:

لعل علاقة الناقد حسن المنيعي بالتدريس في الجامعة المغربية لما يزيد عن أربعة عقود رسخت البحث العلمي والأخلاقي في عقول وتجارب الباحثين الشباب من خلال التشجيع الدائم لاكتشاف المناهج الغربية في النقد الروائي بمدف تأهيلهم لامتلاك أدوات الاشتغال على النصوص الروائية، فيحدر الإشارة إلى أن البدايات الأولى لتأسيس درس المسرح في الجامعة في سنوات السبيعينات، (ويعود فضل هذا التأسيس إلى المبادرة التي قام بما الدكتور حسن المنيعي بكلية الآداب والعلوم الانسانية بفاس حيث عمل على تخصيص درس للدراما وعواملها المختلفة تاريخا ونظرية 1).

وقد أدرجت مادة المسرح ضمن حصص لقراءة الأعمال والدراسات الأدبية كالمسرح الكلاسيكي (المولييري)، والمسرح الايليزابيتي والشكسبيري في الشعبتين الفرنسية والانجليزية، حيث كان التعامل مادة المسرح كمادة أدبية تأخذ نفس اعتبارات الشعر والقصة والرواية، ثم أوليت مهمة الانتباه إلى خصوصية هذا المسرح والنظر إليه لما يلاءم طبيعته، ليظهر وعي نقدي يعتبر المسرح أدبا وفرجة تستقطب مفاهيم وأسس ومصطلحات ساعدت في إثراء الحقل المسرحي الجامعة بعد فتح مدرسة تقوم على

<sup>1-</sup> حسن يوسفي، ذاكرة العابر عن الكتابة والمؤسسة في المسرح المغربي، دار وليلي للطباعة والنشر، مراكش، ط1، 2004، ص 114.

البحث العلمي لمجموعة من الباحثين المهتمين والولعين بفن المسرح ليساهموا بأبحاثهم العلمية الرزينة والجادة ويرجع فضلهذه الدراسات الى رائد النقد المسرحي حسن المنيعي.

يقول الناقد سعيد الناجي في هذا السياق: (مع الدكتور حسن المنيعي، لم نتعلم كيف نمارس النقد فقط، حين يكون النقد مهارات وأدوات إجرائية يتم تمثلها واختبارها، ولكننا تعلمنا كيف نكون نقادا، وكيف نؤسس علاقتنا بالظاهرة المسرحية في المتدادها الثقافي والأدبي أي في علاقتها بالأجناس الأحرى ).

لقد تميز الناقد بحضوره الوازن في الوسط الجامعي لإلقاء تكوين علمي حاد للطلبة الجامعيون بكل ما يخص المسرح من إحراج ونص وتمثيل من أجل إنعاش وتطوير الثقافة المسرحية فكما أشار الناقد أنه لا يمكن لهذه الأحيرة (أن تزدهر في رحاب الكلية عن طريق درس "مغلق" تنحصر أهدافه في توصيل بعض المعلومات عن الكتابة الدرامية كمجرد كتابة أدبية إنما ينبغي أن يكون منطلقا لتطوير حاسة الذوق لدى الطلبة وفرصة لتفجير طاقاتهم الإبداعية والنقدية الانجازية 2).

وفي شهادات لطلبته الذين استفادوا من الدرس المسرحي النقدي الجامعي وانتهجوا نفج أستاذهم الدكتور الناقد حسن المنيعي وأصبحوا الآن دكاترة يعترفون بجهود الناقد الطويلة المدى نذكر الدكتور "محمد عز الدين التازي": (اكتشفنا نحن الطلبة أن من بين أساتذتنا من يستهلكون معارف جاهزة توجد في بطون الكتب، ومن بينهم أيضا من يطرحون المعرفة كسؤال ثقافي منهجي وكأفق للتحرر من جاهزة المعارف، وكان من بين

<sup>1-</sup> سعيد الناجي، في تجربة حسن المنيعي النقدية، ميثاق النقد المسرحي أو في معنى أن تكون ناقدا صمن كتاب، حسن المنيعي مسارات النقد المغربي والعربي، مرجع سابق، ص 43، 44.

<sup>2-</sup> حسن المنيعي، المسرح المغربي من التأسيس إلى صناعة الفرحة، مرجع سابق، ص 125.

هؤلاء، أستاذ متميز في خطابه التعليمي ولغته المشرقة وانفتاحه على الثقافة الغربية هو استأذنا حسن المنيعي، الذي ظل يراهن أن تكون دروسه مناسبة لانفتاح آفاق جديدة على التفكير النقدي المعاصر الذي يخص قضايا الأدب والفن أ).

## 3- الترجمة عند حسن المنيعى:

يعتبر الدكتور الناقد أول من درس الترجمة في الجامعة الغربية في سنة 1965، حيث تشكل الترجمة منفذا أساسيا للمعرفة الأدبية والفنية، والذي يؤكد أن النقد العربي والمغربي لن يتطور إلا إذا تلاقحت أفكاره وانفتحت آفاقه على الترجمة، وتأخذ هذه الأخيرة نصيبها من كتابات الناقد حسن المنيعي بمختارات دقيقة، ومعرفته لاهمية الترجمة في النقد المسرحي (هي ما يجعله يضيف إلى كتابه "الجسد في المسرح" ملحقا له "مارتن فان بورن" يحمل عنوان "الجسد في الرواية" وفيه يترجم الدراسة الهامة "الغروتيسكي: تمضهراته لدى غومبروفت" ك، وهي دراسة للعلاقة بين الجسد الكلاسيكي والجسد الكروتيسكي لدى مارتن، وقد حرص على انتقائه للنصوص ومترجمات مؤسسة تتلاءم مع كبيعة المتلقي العربي وتطور في معرفته الأدبية والفنية، (فمنذ كتاب "التراجيديا كنموذج" الذي صدر سنة 1975، أعلن المنيعي أن الترجمة تشكل منفذا أساسيا للمعرفة الأدبية والفنية، لذلك كان يعتبرها بمثابة الأخت السيامية للكتابة. ومن تم تحول لديه تمثل الفعل الترجمي إلى فعل كتابي أصلي تصبح فيه المعرفيات المترجمة قريبة من القارئ العربي ومسيرة للفهم والاستيعاب 3.

<sup>1-</sup> محمد عز الدين التازي، حسن المنيعي كما عرفته ضمن كتاب، حسن المنيعي سارات النقد المغربي والعربي، مرجع سابق، ص 250.

<sup>2-</sup> محمد أمنصور، "حسن المنيعي ناقدا روائيا"، ضمن "كتاب جماعي حسن المنيعي ومسارات النقد المغربي والعربي، مرجع سابق، ص 10.

<sup>3-</sup> حسن يوسفي، حسن المنيعي، تجربة نقدية بين ميثاقي المعرفة والتواصل، نفس المرجع، ص 84.

# أعلام الخطاب النقدي المسرحي

## المغربي

كما نشر كتاب لع بعنوان "آفاق مغربية" في سنة 1981 والذي ضم فيه ترجمة لدراسة على مراد تحت عنوان "أدب المغرب العربي المكتوب بالفرنسية".

لقد انشغل الناقد حسن المنيعي في مشروعه النقدي بالترجمة بكل وعي وحفظ، فكانت هذه الترجمة لبنة نقدية مؤسسة تولدت من خلالها مفاهيم مصطلحات أغنت مقاربته النقدي المسرحية، كما كان لها الفضل في انفتاح الدارسين على النظريات والأفكار، وبلورة مشاريعهم النقدية.

تبرز ملامح قوية في نقده الثقافي من خلال مختاراته المترجمة التي يستند عليها في ثقافته النقدية فمن غايات الترجمة إنما تصل بين ذاتين أو عالمين يختلفان في اللغة ولا يتم هذا التوصل إلا بوجود طرف ثالث وسيط ألا وهو المترجم وعلى هذا الأخير أأن يتسم بالمعرفة والأمانة وسعة الثقافة والقدرة على إحداث التأثر المشهود في المتلقي وهذا ما توفر في الناقد حسن المنيعي وفي إسهامه في الترجمة بامتياز بين الترجمة وإعادة ترجمة النصوص الأدبية حيث كان الناقد متلقي قبل انتقاله إلى الترجمة، وفي هذا الصدد يرى الناقد يونس الوليدي أن (المواضيع التي ترجمها د. المنيعي ضمن مشروعه النقدي تتنوع بين الاتجاهات والمدارس التي ربطها بأسماء أصحابها مع العودة إلى جذورها وبداياتها، مرورا بالمراحل التي قطعتها، وذلك حتى يتمكن القارئ المغربي بصفة عامة والطالب الجامعي بصفة خاصة من التعرف عليها والاقتراب من مصادرها الأساسية أي.

<sup>1-</sup> يونس الوليدي، تجليات الفعل النقدي عند حسن المنيعي، دراسة في كتاب الكتابة النقدية عند حسن المنيعي، منشورات اتحاد كتاب المغرب مطبعة البلابل، فاس، 1996، ص 34.

إن هدف الناقد حسن المنيعي من الترجمة بعدما وجد فيه صفات المترجم هو أولا ملء ذلك الفراغ الذي ساد الساحة الجامعية من الترجمة كما أن الهدف الأكبر هو وضع الترجمة في خدمة المسرح من أجل بناء نقد مسرحي مغربي وتطويره غنيا بمعرفته بالنظريات الغربية والمناهج النقدية الحديثة.

# 4- الثقافة الغربية والعربية عند المنيعي:

لقد كان للثقافة الغربية دور كبير في تأسيس النقد المسرحي عند الناقد حسن المنيعي، ولعل دراسة مسرحيات موليير واكتسابه للغة المولييرية هي التي مكنته من التحكم في قراءة المصادر الغربية ، ليساهم في كتابة مقالات ودراسات نقدية عن الرواية الجديدة الفرنسية، ورأي النقد الغربي حول "الرواية الجديدة من خلال نموذج صومويل بيكيت "كما كتب عن "مفهوم الإبداع الروائي عند ألبرتو مورافيا عند ألبيرتو".

ومنه فقد ساهم الناقد حسن المنيعي في تقديم أهم النظريات والاتجاهات الغربية من أجل إفادة القارئ بمستجدات المسرح العالمي، (ويقدم المنيعي في إطار الدراسات التي خصصها للمسرح الغربي أسماء لها وزنها داخل الحركة المسرحية العالمية، واستطاعت أن تغير ثوابت هذه الحركة كما انه ذكر أهم أعلامه المسرحية بغية استخلاص أهم المميزات التي تميز مسرحها ومن بين الأسماء البارزة التي تعرض لها الدكتور حسن المنيعي نذكر "بروتولد بيشت"، "جورج شحادة "وإدوارد ألبي"، و"جان جانيه" و"يوري ليمون" و" هارولد بنتر" أي.

 $<sup>^{-1}</sup>$  يونس الوليدي، حسن المنيعي ويبقى النقد، ضمن كتاب، حسن المنيعي ودراسات النقد المغربي والعربي، مرجع سابق، ص  $^{-2}$ 

تناول الناقد الكثير من الدراسات والاتجاهات والنظريات الغربية التي قدمها للساحة المسرحية المغربية فعرف الطلاب الأكاديميين في الحرم الجامعي بمستجدات المسرح العالمي كالتراجيديا والمسرح اليوناني وتطور التاريخ المسرحي الأمريكي مركزا على "مسرح الوقعة" و "مسرح الحي "و" المسرح المفتوح" و "مسرح الخبز والدمي".

أما في الثقافة العربية فقد خصص الناقد حديثة في بعض كتبه التي تعالج قضايا التأسيس والتأصيل، وكذا مسألة الهوية وكل ما يخص المسرح في الوطن العربي والمغربي ما يتضح حليا فيما يضمنه كتاباته والتي تطرق فيها إلى المحاولات التأصيلية لكل من "توفيق الحكيم"، "يوسف ادريس"، "علي الراعي"، "سعد الله ونوس" و" "عبد الكريم برشيد" و "طيب صديقي" كما ركز كثيرا على ظاهرة التراث والأشكال الفرحوية التقليدية العربية والمغربية خاصة التي لازال يقدم صورتها والتي يدعو إلى الاهتمام بما فالمسرح المغربي في حاجة إلى الرعاية المادية و الأدبي ، كما أعطى اهتماما كبيرا لمسرح الهواة الذي وظف التاريخ والأسطورة في مسرحياته وكذا المسرح الاحترافي الذي يعالج قضايا اجتماعية، كما اهتم بالنقد المسرحي المغربي في كتابه "هنا المسرح هنا بعض تجلياته" وأتمه بكتاب "المسرح المغربي من التأسيس إلى صناعة الفرجة"، فهو يرى ان النقد المسرحي المغربي استفاد من العلوم الإنسانية والنظريات الغربية حيث ساعد ذلك على تطوره وتطور مصطلحاته العلوم الإنسانية والنظريات الغربية حيث ساعد ذلك على تطوره وتطور مصطلحاته ومفاهيمه.

### كتب ودراسات الناقد حسن المنيعي:

تعد كتابات الناقد حسن المنيعي إرثا للخزانة المغربية والعربية نذكر أهم دراساته

c

وكتبه:

- أبحاث في المسرح المغربي 1974.
  - التراجيديا كنموذج 1975.
    - آفاق مغربية 1981.
- نفحات من الأدب والفن 1981.
- هنا المسرح هنا بعض تجلياته 1990.
  - المسرح والسيميولوجيا 1995.
  - دراسات في النقد الحديث 1995.
    - الجسد في المسرح 1996.
    - قراءات في مسارات المسرح المغربي.
      - قراءة في الرواية 1997.
      - المسرح مرة أخرى 1996.
- المسرح فن خالد 1996 قراءة في مسارات المسرح المغربي.
  - عن النقد العربي.

### 5- النقد الشمولي عند حسن المنيعي:

لعل الناقد حسن المنيعي لا يحتفظ في كتاباته النقدية بفكرة واحدة وإنما يثير الكثير من الأفكار لخلق استفزاز الثابت فيها وخلط ما هو منتظم بضده، وما هو منسي بالمهمش في قالب نقدي جمالي متلاقح بانفتاح معرفي وحوار ثقافي لهذا فقد اتسمت كتاباته النقدية بطابع "الشمولية" والاستقلالية التي تضفي لكتابات الناقد حسن المنيعي عمقا في نقد الإحساس والذائقة، ما يجعلنا نعتبر الخطاب النقدي عند المنيعي هو خطابا نقديا جماليا، فهي كتابة (تحاول الكشف عن العلاقة المتحكمة في ميكانيزمات الظواهر الأدبية في نشأتها وتطورها1).

من بين الخصائص التي تميز بها الناقد حسن المنيعي من خلال كتاباته خاصية "الشمولية" وتتخذ هذه الخاصية عدة مظاهر وهي (انفتاح الناقد على مختلف أنواع المعرفة والعلوم كعلم الاجتماع وعلم النفس واللسانيات بكل فروعها، والتاريخ والانثروبولوجيا كعلوم تفيد في ممارسة النقد<sup>2</sup>).

يبرز الرصيد النقدي والمعرفي الكبير والمتنوع المستوى المعرف الذي بلغته ثقافته الأدبية والعربية والمغربية فقد سعى الناقد من خلال هذه "الشمولية" المعرفية إلى خدمة الثقافة العربية والمغربية النقدية فقراءة الفعل النقدي لدى المنيعي لم تبقى في حدود القراءة والمشاهدة والاستماع، بل تجاوز ذلك إلى التلقي الشامل الذي ينفعل مع مختلف الخطابات الأدبية والفنية.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- عبد الرحمان طنكوك، الكتابة النقدية عند حسن المنيعي، نشرة فرع اتحاد الكتاب بفاس، مرجع سابق، ص 74.

<sup>2-</sup> عبد الرحمن بن زيدان، اشكالية المنهج في النقد المسرحي العربي، المجلس الأعلى للثقافة، مطابع الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1996، ص 69.

وانطلاقا من الكتابات النقدية للدكتور حسن المنيعي ونذكر من بينها كتاب "المسرح المغربي من التأسيس إلى صناعة الفرجة" نجد أنه زاخر بتعدد المستويات ومحمل بالأسئلة الانفتاحية، حيث ينفرد كل مستوى من هذه المستويات بمحور نقدي (يحيلنا إلى كثير من القضايا النقدية المحتاجة إلى مزيد من التمحيص والمناولة المتأنية، خاصة أن المنيعي كان شديد الاحتراز من تسليط أي منهج جاهز على موضوعه، لهذا دأب على الإغتمار في بناء منهج خاص منبثق من شمول أفكاره وأنساق منظوره للواقعية النقدية كما يريدها هو 1).

إن هذا الطرح الشمولي الذي يميز دراسة المنيعي التي تقوم على رؤية تاريخية في معالجة القضايا المسرحية فهو يتطرق إلى كل مراحل المسرح وتطوره وإنجازاته وأعلامه سواء في الغرب أو عند العرب أو في المغرب ولم يترك المنيعي دراسة إلا وعالجها وناقشها وطرحها على إن يفتح باب النقاش للطلبة والباحثين والنقاد وكل المهتمين بمحال المسرح، مستفيدا من التجارب الغربية والمناهج النقدية.

لقد زاوج الناقد بين النظرية والممارسة النقدية بين الأنا والآخر من حلال تقنية الشمول التي جعلت منه نموذج الناقد المتمرس الذي لا يقف عند حدود الانطباع الذاتي والتسرع الحكم في العلاقات الأدبية بالنص بل يتعدى إلى استكشاف المستويات العميقة للنصوص من خلال عمله النقدي الدؤوب.

<sup>1-</sup> محمد المعزوز، الكتابة النقدية عند حسن المنيعي، من أجل نقد شامل، ضمن كتاب، "حسن المنيعي ومسارات النقد المغربي والعربي"، مرجع سابق، ص 31.

إن وعي الناقد بجسور التواصل التي تربط بين اللاحق والسابق التي تربط تلك التراكمات والإسهامات التي أتى بها الناقد المنفتح على المعارف والحوارات الثقافية دليل على إيمانه بالتلاقح الذي يمد الممارسة بحياة نقدية معرفية فنية وجمالية تجعل مسارها المسرحي متطورا ومنفتحا على مناهج ونظريات الآحر.

### • ميثاق الممارسة النقدية code de pratique:

عندما يتحقق ذلك التراكم في المشهد المسرحي، ويتحقق الوعي لدى كل أطراف العمل المسرحي فلا بد من توفر ناقد مسرحي له صفاته التي تميزه أو توفر "بروفايل" خاص بالناقد، وبحثا عن هذا البروفايل وبحثا عن ملامحه ومواصفاته وعلاقته بمتابعة الظاهرة المسرحية، تقدم بعض النقاد المسرحيين بمناقشة ميثاقا نقديا لبناء بروفايل الناقد وبناء سياج العلاقة التي تربط بين الناقد والظاهرة المسرحية وبالفن ورهاناته.

لقد كانت الحاجة إلى بناء نموذج للناقد في ميثاق نقد أخلاقي بنبل في المقاصد ورفعا في المستوى والسلوك من أجل تطور التجربة المسرحية وترقيتها، ومن بين بنود التي تعطي نموذج الناقد الفاعل وهو ما توفر عفويا في الدكتور الناقد حسن المنيعي وهو ما اكتشفه وأجمع عليه النقاد والباحثين الذين كانوا ضمن تأسيس هذا الميثاق.

لعل تجربة الناقد حسن المنيعي تبني نموذج الناقد المسرحي أو "بروفايل profile" نظرا للميزات التي يتميز بحا كمبدع وكأستاذ وكناقد بالخصوص و أول شيء نذكره من هذه الصفات هي:

- مشاهدة كل المسرحيات وتتبعها واعطيها حقها من التركيز والدقة والتحليل ورغم انه يمكن لأي متلقي أن يكون مشاهدا ناقدا عاديا إلا أن صفة الناقد الحقيقي كما يقول الدكتور حسن المنيعي (هو الذي يستطيع إدراك آليات اشتغال العمل المسرحي وتحديد أصولها ومستجداتها اعتمادا على ثقافة الشخصية 1).
  - الانفتاح على شساعة الكتب العربية والغربية.
  - الانفتاح على الدراسات الغربية والمناهج المسرحية.
    - سعة المعرفة والامتداد الثقافي والمتنوع.
  - أنه ناقد موضوعي يتمتع بالكرامة الفنية ويسمو في علاقته بالمسرح.
    - تشجيعه للتفكير في المسرح.
    - الموضوعية والابتعاد عن الذاتية.
    - سلامة الصحة فيزيولوجا وبسيكولوجيا.

 $<sup>^{-1}</sup>$  حسن المنيعي، النقد المسرحي العربي، "اطلالة على بداياته وتطوره"، مرجع سابق، ص

### المبحث الثاني: القراءة الممسرحة عند الناقد محمد الكغاط

### 1. العملية الدراماتورجية في الخطاب المسرحي:

المسرح فن مركب يجمع بين مساحتين النص المكتوب كجنس أدبي، والعرض المشاهد كفن حي، يشكل القطب المقابل للمتلقي أثناء طقس المشاهدة، فيكون المبدع المسرحي من هذا المنطلق ملزما بتقديم عملا فنيا يحدث التفاعل المطلوب دون أن يحس المتلقي بتلك الغرب أو الهوة التي تفصل بينه وبين ما يشاهده على مستوى الفضاء المسرحي.

يتطلب نجاح العمل المسرحي جهدا مشتركا يبدأ من قلم المؤلف مرورا بفنيات المخرج وتقنياته في تحويل النص المحمل في صفحات الورقة إلى حياة حية في الفضاء المسرحي وصولا إلى الاستقبال (وهو مفهوم حديثا نسبيا في الخطاب النقدي المسرحي فهو يدل على العناصر التي تتحكم في خلق جمهور ما للعرض المسرحي) أ، فالمسرح فن جماهيري يبدأ من المتلقي وينتهي إليه، ما يعني أن على رجل المسرح أن يكون دقيقا في اختيار نوع الخطاب الموجه للجمهور، وما هي الطريقة التي يخاطب بحا ؟

كل هذا عن طريق استغلال آليات التفسير والتأويل وفهم ما وراء القصد والكلمة، فالمخرج مثلا في عملية إخراجه عبر تفكيكه للنص يعد مفسرا ومؤولا وناقدا أيضا، ألا

 $<sup>^{-1}</sup>$  أنظر ماري إلياس، المعجم المسرحي، مرجع سابق، ص $^{-1}$ 

يدعو كل هذا إلى ضرورة إيجاد وسيط يدقق في عملية نقل معطيات النص المكتوب إلى فضاء حى ؟

يتمثل هذا الوسيط في "الدراماتورج": (فالدراماتورجيا مجموع آليات وفنيات في كتابة الأعمال الأدبية المقروءة \_ مثل الرواية\_ وكذا القابلة للتحسيد والعرض الحي \_ العرض الوسائطي\_ مثل السينما).

لم يحظ هذا المصطلح الدلالي اليوناني الأصل بأي مرادف عربي دقيق كغيره من المصطلحات الأجنبية مثل الكوريغرافيا، البارودي، الفودفيل...، (فكلمة دراماتورجي هي مصطلح دلالي واسع، فهي تدل على وظائف عدة ظهرت مع تطور المسرح حيث يقول أندري بازان: تمثل دراماتورجيا المسرح كليا وتأخذ ثلاث أرباع تطبيقها في السينما، كما أنها تمثل نصف آليات وفنيات كتابة الرواية)2.

يمر الفعل المسرحي من مسارات متعددة قبل أن يصل إلى الجمهور عبر المؤلف والدراماتورج ومصمم الأزياء ومصمم الإضاءة والممثل، والجمهور والناقد، ولكل واحد حدود تلقيه، إذ يتعامل الناقد مع الفعل المسرحي باحترافية لأنه مطالب بالنبش في حقيقة المتخيل وينبغي أن يكون قادرا على إبراز تلك الحقيقة ومساءلتها، فالناقد قارئ محترف، ونظرا لأهمية المتلقي في تشكيل الفعل المسرحي ثم إحداث وظيفة جديدة والتي تمثلت في إدخال الدراماتورجي، هذا الأخير الذي يضطلع بمهمة اكبر تتمثل في تكييف النص مع العرض، وبهذا المعنى تبدو الدراماتورجيا مهارة تلقي عند حفتها دينامية تلقي النص المسرحي

 $<sup>^{-1}</sup>$  بوخموشة إلياس، الدراماتورجيا في إمبراطورية الصورة، دار الغرب للنشر والتوزيع،  $^{2009}$ ، ص  $^{-1}$ 

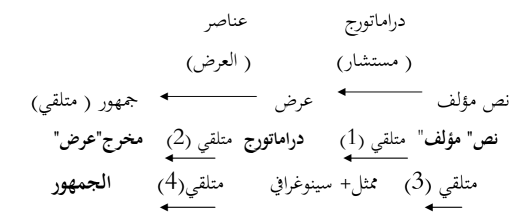
<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- مرجع نفسه، ص 11.

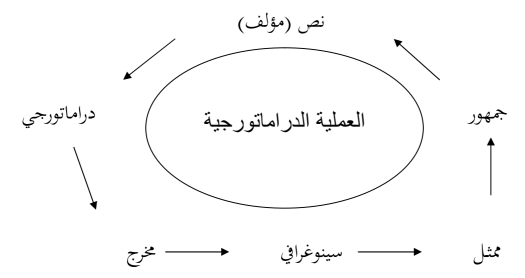
ودينامية الإخراج ونقل النص غلى نصوص أخرى مخالفة تبني مكونات الخشبة، (إن إضفاء الطابع المفهومي Conceptualisation على الدراماتورجيا لم يأت إلا مع دراماتورجيا هامبورغ له Dramtirer ميز هذا الأخير بين Dramtirer مؤلف النصوص المسرحية بالمعنى الذي كان سائدا و DRAM dramaturge أي دراماتورج وهو مستشار أدبي Conseiller Littéraire).

يغدو الدراماتورجي بعد تحليله للنص المسرحي ناقد أول وهو مطالب بأن يكون حاذق أول يفترض الإختلالات والهفوات وبملأها كما يحدد في ملأ نزاعات الخشبة، بكل دوره في العمل المسرحي فمثلا يبحث مصمم الأزياء في أنماط وعادات وتقاليد ومستوى الشخصيات الورقية ثم يرسها فوق أحساد متخيلة، ويكتشف مهندس الصوت العلاقة الممكنة بين حسد المسرحي والخشبة والجمهور والنص لبلورة هذا التكتل في قالب تعبيري، ومنه يتدخل كل حنس حسب ثقافته وتصوره الأمثل للظاهرة لتطويره النص الورقي عبر سيرورة من التلقي فتولف قالب مسرحي، ويحتضن المخرج هذه الفعاليات المتنوعة من التلقي فيبلورها هو الآخر لتجعل منه ناقدا ممتازا، وبعد كل هذه الفعاليات وأنماط تلقيها يواجه المخرج المحك الحقيقي الذي هو حسد الممثل بحمولته لثقافية المضمرة ومواقفه الخاصة، المخرج المحك الحقيقي الذي هو حسد الممثل بحمولته لثقافية المضمرة ومواقفه الخاصة، حيث يوجهه فيسطر انتقالاته وتحركاته ويسمح له في نفس الوقت بالإضافة والإبداع.

وقد افترضنا ضمن هذا الشكل (المخطط) لإيصال فكرة كيفية تلقي وتشكل الفعاليات لكل من عناصر العرض:

<sup>1-</sup> عبد الجيد شكير، مجلة نزوي، العدد 12، 26 جوان 2009.





تتحول الشخصية (الممثل) إلى علامة عن طريق الممثل على خشبة المسرح، حيث يجعل العرض المسرحي الشخصيات الورقية المتخيلة الموجودة في النص تتحول إلى كائنات حية عن طريق الممثل (إن الممثل في السياق المسرحي يلعب دور الوسيط الذي تنقل الشخصية عبره إلى المتفرج ... فالممثل هو الذي يؤلف بشخصية القناة الأولى التي تصل

من خلالها الشخصية ... ولو أديت وظيفة الممثل بوسيط غير حي مثل الدمية) ، حيث تجسد وتحيا الشخصية على الخشبة بواسطة الممثل.

وفي المسرح يتعلق الأمر بالمرسل الذي يمثله المؤلف أو الشخصية والممثل، وفي حانب المتلقي هناك الشخصية مستمتعا أو مشاهدا، فالخطاب المسرحي يظهر انه موجه إلى الشخصيات في حين هو موجه إلى المتفرج، وللحوار في المسرحية خصوصيته باعتباره جزءا تواصليا معقدا بين الشخصيات ثم بين الممثلين ثم بين المؤلف والجمهور. وفي المسرحية يعتبر النقد المعاصر الشخصية كائنا ألسنيا فهي أداة فنية يعدها الكاتب كأداة وظيفية تتحول إلى كائن حي في حالة الفعل إذن فالممثل المسرحي مطالب بتلقي العمل المسرحي كما يتصوره المخرج في صورته النموذجية.

ونعود للحديث عن ذلك الوسيط الذي والذي له دور كبير في تحليل النص وتأويله وتفسير شفراته، وقد أثبت الكاتب الألماني لسنغ المعنى الجديد للكلمة لتشمل بمحمله بما فيه من عمل الممثل وتشكل العرض في كتابه دراماتورجا هامبورغ الذي انطلق فيه من الرغبة في الخلاص من هيمنة النموذج الكلاسيكي الفرنسي وتثبيت الخصوصية المحلية الألمانية وميز ليسنغ بين مؤلف النصوص المسرحية بالمعنى الذي كان سائدا والدراماتورج)<sup>2</sup>، انتشر وتطور أسلوب الدراماتورجيا للنص والعمل مع الممثل عن طريق بريخت الذي أعطاه معنا جديدا وصار هذا مصطلح الدراماتورجيا يغطي مجال المسرح بما فيه من كتابة للنص وتحضير للعرض ودراسة تاريخ المسرح والنقد ، ومنه أصبحت مهمة الإنتاج المسرحي تتم ما

 $<sup>^{-1}</sup>$  الين سبتون وجورج ساقونا، المسرح والعلامة، ترجمة سباعي السيد، أكاديمية الفنون، مصر، دط، 1996، ص $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> عواد علي، التجربة الدراماتورجية في المسرح، مجلة الدستور، عبر الموقع الالكتروني www.masrah.com.

بين الدراماتورجيا والإخراج حيث يقوم هذا الأخير بالإعداد التقني Scénique للمشهد المسرحي بينما تقوم الدراماتورجيا بالإعداد النظري وقد جعل منها بريخت المسؤول عن العرض ومنسقه.

إن نقص النصوص المسرحية وعدم فهمها، وكذا الإبهام الذي يغطي العرض حين لا تفهم شفراته جعلت من العملية الدراماتورجية عملية مهمة فهي تبني صبرا متينا بين النص والعرض فهي كعملية الإنارة فتمثل الدراماتورجيا ذلك السلك الواصل بين القاطعة والمصباح.

كثيرا ما نتعرض لهذا المصطلح لكننا لا نعرف ماهيته الحقيقية ووظيفته المعينة، فأحيانا نلاحظ ظهور الدراماتورج في العرض مع اسم المخرج من دون أن يكون له جهد دراماتورجي حقيقي وإما أن الدراماتورج لا يدرك دوره في العملية المسرحية ا وان الطرفين يجهلان ما يتعين عليهما أو أنهما يتعمدا وضعه بغية مصلحة بينهما، وتسمى القراءة التي يقوم بما المخرج في غياب الدراماتورجي بالتمسرح.

### 2- التحليل الدراماتورجي عند الناقد محمد الكغاط:

عندما نتحدث عن خاصية الأعمال الدرامية، وخاصية التمسرح فلا بد أن نذهب الى المنهج التحليلي الذي يدرس ظاهرة التمسرح في النص الدرامي ويدرس علاقة النص الدرامي بالإخراج وهذا ما يأخذنا إلى التحليل الدراماتورجي.

لا شك أن كل متطلع على المسرح العربي والمسرح المغربي خاصة عندما يمر على مصطلح الدراماتورجيا يتبادر في ذهنه الناقد الممبدع محمد الكفاط، هذا الأخير الذي تميز

### المغربي

بتعدد مواهبه والذي وضع بصمته في المسرح التجريبي تأليفا وتشخيصا وإخراجا، ولم تتوف صفاته في الجانب الفني الإبداعي بل صفة الناقد المسرحي تحضر هي الأخرى لتضفي رونقا وتميزا في مساره المسرحي.

لعل المتصفح لكتاب "المسرح وفضاءاته" لصاحبه الناقد المبدع محمد الكغاط ينتبه إلى الأهمية التي يوليها للتحليل الدراماتورجي في قراءته للمسرح في القسم الثالث من الكتاب، حيث يعرض رؤيته لهذا المنهج التجريبي الذي يناسب مقاربة النص المسرحي، حيث يتناول في هذا الجانب الكتابة الدرامية والكتابة السينوغرافية، حيث أحاط بأهم عناصر السينوغرافيا، كما ركز على سائر العناصر التي من شأنها أن تتيح النص من الكتابة الدرامية إلى تصور العرض بتقنياته، لينتقل بعد ذلك إلى قراءة دراماتورجية لمسرحية "سهرة مع ابي الخليل القباني" لسعد الله ونوس.

بحد في هذه الدراسة ان الناقد عند تحليله الدراماتورجي لا ينحصر في دراسته البنية الدرامية بل يتعدى ذلك، (فهو يربط النص بالعرض، ويضع تصورا شاملا للعمل المسرحي بما فيه المتلقي وردود فعله 1).

فالدراماتورجيا في معناها العام هي (تقنية أو علم الفن الدرامي الذي يبحث في إيجاد مبادئ مجردة، حيث تعترض هذا المفهوم وجود مجموعة من القواعد الخاصة والتي تكون ضرورية في المعرفة المسرحية لكتابة نص مسرحي وتحليله بشكل سليم 2)، ويعطي

<sup>1-</sup> محمد الكغاط، حسن المنيعي والنقد الشامل، دراسة ضمن كتاب جماعي بعنوان "الكتابة النقدية عند حسن النيعي"، منشورات اتحاد كتاب العرب، مطبعة البلابل، فاس 1996، ص 14.

<sup>2-</sup> سالم اكويندي، المتخيل المسرحي مقاربة في العرض المسرحي، اصدارات أمنية للابداع والتواصل الفني والأدبي، دار النشر المغربية، ط1 1999، ص 33.

#### المغربي

"باتريس بافيس" مفهوما آخر للدراماتورجا حيث يعتمد فيه على (التمييز الذي قدمه "شيرر" بين البنية الداخلية للنص المسرحي أو الدراماتورجيا بمعناها الدقيق والبنية الخارجية حيث أبرز أن هذه الأخيرة لها علاقة بالعرض المسرحي من خلال النص غذ أن البناء الداخلي للنص هو مجموعة من العناصر التي تتأسس عليها المسرحية المقدمة 1).

اهتم الباحثون بعلاقة النص الأدبي بالقارئ، حيث ذهب الكثير إلى تصنيف القراء ودراسة طرق تلقيهم واتفقوا على أن عملية استكمال النص تظل مستمرة مع كل قراءة، إلا أن هذا لا ينطبق مع النص المسرحي الذي يظل مفتوحا على العرض وهذا ما يشير اليه الناقد محمد الكغاط في قوله: (لا نتصور مؤلفا مسرحيا يكتب نصا وفي نيته أن يقدمه للقراء فقط. هذا مع العلم أن كل النصوص قابلة للمسرحة 2).

كما أن علاقة النص الأدبي هي علاقة مباشرة، أما علاقة النص المسرحي بالمشاهد فتختلف عن ذلك، إذ نجدها تمر بعدة محطات يدخل فيها المخرج والممثل والسينوغرافي وتختلف أيضا في الحالة النفسية والخارجية التي يتبادلها الطرفين.

لذا يدعوا الناقد محمد الكغاط إلى تخليص النقد المسرحي من هيمنة الطابع الأدبي نظرا لأن ظل (فترة طويلة من الزمن "نقدا أدبيا" ينطلق من النصوص الدرامية، ويحاول إظهار مزاياه الأدبية وتحليلها، ولم يكن هذا الاتجاه خاصا بنقاد المسرح الغربيين، فقد تبعهم

<sup>1-</sup> سالم اكويندي، المتخيل المسرحي مقاربة في العرض المسرحي، مرجع سابق، ص 33.

<sup>2-</sup> محمد الكغاط، المسرح وفضاءاته، البوكيلي للطباعة والنشر والتوزيع، القنيطرة، ط1، 1996، ص 186.

في ذلك النقاد العرب منذ أن استوردوا المسرح منهم في أواسط القرن التاسع عشر، وربما لا يزال النقد المسرحي العربي، إلى الآن، أكثر من غيره ارتباطا بالجانب الأدبي في المسرح 1).

تعمل القراءة الممسرحة حسب قول الناقد عبد الرحمان بن زيدان على: (تحديث القراءة كي يتمكن من الدخول في رهانات العصر، ومعرفة موضوع القراءة، في علاقتها برهانات السؤال المعرفي حول الكيفية التي يعرف بها هذا المسرح أصالته أو حداثته في فعل الكتابة الدرامية العربية 2).

وفي تعريف آخر لتحليل الدراماتورجي يقول لناقد أحمد بلخيري في كتابه "نحو تحليل دراماتورجي "أنه مقاربة نقدية تتمثل في تفكيك وتشريح البنية الدرامية الى عناصر وأجزاء، ثم تقديم رؤية تركيبية لها. إن الهدف من التحليل هو الوقوف على كيفية تركيب ونسج تلك البنية فضلا عن دلالتها، أي الإمساك بأسرار النص الدرامي وآليات الخطاب وكيفية اشتغاله لابلاغ رسالته 3.

تساعد المقاربة الدراماتورجية (على وضع المادة الأدبية في مكانها الملائم ، وتجنب السقوط في الدلالات الملتبسة، وتسمع باختيار التأويل المناسب قصد توجيه العرض نحوى المعنى المقصود 4)، هذا ما نجه عن الناقد محمد الكغاط عندما استعان في مقاربته للنص على التحليل الدراماتورجي (الذي ينظر الى المسرح نظرة شاملة لا تقوم على التجزييء

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- مرجع نفسه، ص 187.

<sup>2-</sup> عبد الرحمان بن زيدان، المختصر المفيد في المسرح العربي الجديد، "المسرح المغربي"، الهيئة العربية للمسرح، الشارقة، ط1، 2009، ص 63.

 $<sup>^{-3}</sup>$  أحمد بلخيري، "نحوى تحليل دراماتورجي"، مطبعة رانو، الدار البيضاء، ط $^{-3}$ ، ص $^{-3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - Anne Ubersfeld. Lire le Theatre .éd. sociales. 4 éme ed. 1982. p 8-9

والنظر إلى جانب دون آخر، ولكنها تحاول أن تدرس العلاقة بين الكتابة الدرامية والإخراج وطريقة الانتقال من القول الى الفعل<sup>1</sup>).

إن التحليل الدراموترجي في نظر الناقد محمد الكغاط هو قراءة ممسرحة ترتبط ترتبط بشروط العرض وتحاول، كما يرى رينكارت إان الدراماتورجيا تحاول توضيح العلاقة بين النص والعرض، وأنها تنطلق من داخل النص لتصور امكانات مروره على الخشبة، كما تنطلق من الخشبة لدراسة صيغ الانتقال نحو الجمهور 2).

يستشهد الناقد محمد الكغاط ببعض الأعمال الغربية التي تمحورت حول الدراماتورجيا منذ طلوع الخمسينات كأعمال "شيرر Scherer"، (وفي بداية السبعينات ألف "لارتوماس Larthomas" كتابه المعروف عن أشكال اللغة الدرامية. وقد ركز الباحثان عن جانب الاخراج ، وأكد وجوده داخل الكتابة الدرامية نفسها وبموازاة هذه الأعمال بداكل من "دينيس بابلي DenisBablet" و"جان جاكو Pean Jacqot فأدى أبحاثهما التي تبلورت في سلسلة (les voixde la creation théatral )، فأدى ذلك إلى ظهور تيارات نقدية تعتمد على النظرية السيميوطيقية من أجل دراسة أنواع الإخراج 3.

إلا أن الناقد محمد أبو العلا الذي يثير إشكال التاريخ للنص النقدي الأول المؤسس للقطيعة مع التناولات الأدبية، فرغم اتفاقه مع الباحث محمد الكغاط حول شرعية انتساب

<sup>1-</sup> محمد الكغاط، المسرح وفضاءاته، مرجع سابق، ص 20.

<sup>2-</sup> محمد الكغاط، المسرح وفضاءاته، مرجع سابق، ص 188، 189.

<sup>3-</sup> مرجع نفسه، ص187، 188.

### المغربي

النقد الراماتورجي إلى "شيرر" من باب تركيزه على جانب الإخراج الثاوي في الكتابة الدرامية إلا انه يرى أن (جانبا من إنجاز مبكر قد تحقق، قبل ذلك، من لدن حلقة براغ في الثلاثينات من القرن الماضي باستثمارها للحقلين اللساني والسيميوطيقي في توليد أسئلة متصلة بالنص الدرامي، وطرحها الجذري لإشكالية المسرح الأول مرة فنا مستقلا له نسق سيميائي 1.

مما لا شك فيك فالوعي العميق بالعلاقة التكاملية بين المكونات الدرامية والكتابة السينوغرافية في التحليل الدراماتورجي للناقد محمد الكغاط، دال على استفادته من تجربته التي اكتسبها على مستوى الإخراج، فالوعي بالظاهرة المسرحية وخصوصياتها عرف نقلة نوعية في خطاب الناقد نظرا لاهتمامه بالتحليل الدراماتورجي، وهذا ما أشار إليه الناقد حسن المنيعي في تقديمه لكتاب "المسرح وفضاءاته" أن الناقد محمد الكغاط (أكد لنا من خلال هذه المقاربة ان ميدان المسرح هو فضاء للابتكار الخصب وأنه ليس ليس ثمة وصفات أو قراءات جاهزة يمكن أن تدعي بأنها منهجها النقدي قادر وحده على مساءلة العمل الدرامي، بل التجربة والتمرس بامكافهما أن يكونا دعما لكل باحث في مجال الدراما أعترح كما ذكرنا سابقا في الجزء الثالث من الكتاب منهجا تجريبيا لمقاربة النص الباحثين بل أقترح كما ذكرنا سابقا في الجزء الثالث من الكتاب منهجا تجريبيا لمقاربة النص تمثل في جانبين ، الجانب النظري والذي مارس فيه (قراءة شخصية لمفهوم الكتابة الدرامي، والسينوغرافية مع مراعاة المفاهيم السائدة في هذا الموضوع حول النص والمؤلف الدرامي،

<sup>1-</sup> محمد أبو العلا، المسرح المغربي، سؤال التنظير وأسئلة المنجز، المركز الدزلي لدراسات الفرجة، مطبعة فولك، ط1، 2014، ص 25.

<sup>2-</sup> محمد الكغاط، المسرح وفضاءاته، مرجع سابق، ص 15.

والمخرج المسرحي، والناقد. اما على المستوى التطبيق، فقد كانت مسرحية "سهرة مع أبي خليل القباني" لسعد الله ونوس موضوع مقاربته وكذا مشروع إخراج مسرحي  $^1$ ).

## 3- التجريب القرائي لمسرحية "سهرة مع أبي خليل القباني":

لعل الناقد المبدع محمد الكغاط كان ذكيا في تعامله الإجرائي مع النصوص، إذ لم يكتفي باستعراض المنهج بل اشتغل على آليات كتابة النص المسرحي قبل اشتغاله على آليات تلقيه ليبقى منهجه مميز فيه لمسه إبداعية كغاطية تدخل في جانب التجريب القرائي ابداعا واخراجا وتتسم بسمه التحرر من سلطة النظرية.

وفي اطار مقاربته الدراماتورجيا لمسرحية "سهرة مع أبي خليل القباني"، انطلق الناقد محمد الكغاط بتجربته القرائية كما يشير قائلا: استعنا في مقاربة النص بالتحليل الدراماتورجي الذي ينظر إلى المسرح نظرة شاملة لا تقوم على التجزيء والنظر إلى جانب دون آخر ولكنها تحاول ان تدرس العلاقة بين الكتابة الدرامية وطريقة الانتقال من القول الى الفعل، وهكذا قمنا بهذه المحاولة دون ان نجري لاهثين وراء النظرية الغربية من أجل إخضاع النص لها رغما عن انفه إذ هدفنا الأول هو التجريب2).

يبدأ الناقد في تحليله للمسرحية بالعودة إلى حكاية "ألف ليلة وليلة" ليمسرحها على يد "حليل القباني" فيدقق في تفاصيل حكي شهرزاد الجاذب لانتباه الجمهور إلى الخشبة فهي تحكي وتدرس متلقيها في الوقت نفسه بتقنيات حكائية خاصة (ما جعل استلهام المسرحيين الأوائل يتجه خاصة إلى الليالي الأولى، في هذه المرحلة على الأقل،

<sup>1-</sup> مرجع نفسه، ن.ص.

<sup>2-</sup> محمد الكغاط، المسرح وفضاءاته، مرجع سابق، ص 20.

إضافة إلى احتوائها على العنصر الغرامي الذي كان يستهوي الكتاب والجمهور على السواء 1). حيث أضفى الناقد في تمسرح الحكاية الأولى إضاءة حانب القوة والضعف واعتماد هذه المسرحة التراثية في مشروع العرض الذي قدمه "ونوس"، حيث يرى الناقد ان التراث أصبح تراثين إذ (هناك التراث الشعبي المتمثل في "ألف ليلة وليلة" الذي كان منطلق القباني في مسرحية "هارون الرشيد" مع "غانم بن أيوب" و"قوت القلوب" من جهة، وهناك عرض القباني الذي أصبح بدوره تراثا مسرحيا عربيا من جهة ثانية، هذا بالإضافة الى التراث الفرجوي الذي يريد ونوس استلهامه في مسرحيته 2).

لقد سعى الناقد محمد الكغاط إلى اقتراح مشروع إخراجي بديل لمشروع "سعد الله ونوس" الذي يقسم مسرحيته إلى جزئين رئيسين تفضل بينهما الاستراحة، يقول الناقد في هذا الصدد: (قد احتفظت، في مقاربتي لهذه المسرحية، بنفس التقسيم، وذلك لان المؤلف يجزئ مسرحيته إلى مستويين، ويحرص على أن يكون لكل مستوى إيقاعه الخاص به، كما أن المستوى الثاني، وهو نص ونوس الذي بناه على نص القباني ، يقوم على أحداث تخضع للتسلسل التاريخي. على أن ما ذكر، لا يمنع من تغيير ترتيب المؤلف إذا أريد للمسرحية أن تسير كلها في نفس الإيقاع، أو بإيقاعات متقابلة كثيرة، وذلك بإدماج النصين بحيث يصبحان أكثر تداخلا وتوازيا مما هما عليه الآن، وبحذف بعض المشاهد التي تنبه الكاتب يفسه الى طولها وتكرارها 3).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- مرجع نفسه، ص 192.

<sup>2-</sup> محمد الكغاط، المسرح وفضاءاته، مرجع سابق، ص 195.

<sup>3-</sup> المرجع نفسه، ص 200.

إن القارئ للمشروع الإخراجي المقترح من طرف الناقد يتضح له ان لم يبقى في حدود القاعة الايطالية بل تجاوز ذلك بانفتاح اللعب خارج القاعة بخروج المنادي الذي يعلن عن بداية السهرة باختراق الصفوف إذ يبدأ العرض خارج القاعة الايطالية حيث يوزع المنادي حوار الإعلان في الممر الذي يتوسط القاعة ويلقي الجزء الأكبر في وسطها مستعينا بتقنية الحلقة أثناء الأداء. وهكذا يرتجل المنادي في جلب الانتباه لما سوف يقال بالفعل وبالحركة والصوت بإضفاء إضاءات خاطفة.

لقد قسمت مسرحية ونوس الى عناصر نصية وعناصر سينوغرافية في جزئين بتصور مستويات النص المختلفة من جهة والمستوريات التقنية العامة التي يقترحها المؤلف من جهة ثانية، كما قسم الخشبة الى ثلاث حلقات ضوئية رئيسية: حلقة "لسعيد الغبرا" وحلقة للمقهي وحلى للقباني إضافة للاماكن المخصصة للمنادي والممثل والممثلة، بأحداث متوازية بجعل المتلقي يشاهد في نفس الآن والمكان والانتقال به من المتخيل إلى الواقع أو تغريبه ، أما الزمن فهو زمن فني يوحد كل أزمنت الأحداث وان تباعدت.

يرى الناقد محمد الكغاط أنه بإمكان الإضاءة أن تكون عامة في حالة إلغاء الجانب النفسي، أما إذا كان الهدف جذب المشاهد إلى الخشبة ودمجه مع المشاهد (فيجب أن يجعل مصابيح القاعة تنطفئ رويدا رويدا، حيث يستغرق اظلام القاعة المدة التي يلقي فيها المنادي إعلانه 1)، ومنه يتضح لنا جليا أن الناقد يدعو (إلى اظلام القاعة الذي يوازي

<sup>1-</sup> محمد الكغاط، المسرح وفضاءاته، مرجع سابق، ص 226.

إضاءة الخشبة<sup>1</sup>)، على اختلاف مايقترحه ونوس في الغاءه الاندماج بالتغريب من خلال اتصال المنادي بالجمهور ومخاطبته لهم طيلة العرض او من خلال تقنية الإضاءة.

من خلال هذه الإشعاعة المقدمة لتجربة الكغاط القرائية للمسرحية يتضح لنا حضور الجانب الإخراجي للشخصية الذي يغلب على باقي الصفات التي تميزه ككاتب وباحث وممثل ورغم ذلك فان دراماتورجية الكغاط هي دراماتورجيا تحليلية بامتياز.

### 4- المنهج النقدي للناقد الكغاط:

تدخل قراءة النص المسرحي عند الناقد محمد الكغاط في دائرة الاهتمام التي أولاه في قراءته لكل قضايا المسرح العربي فهو يدعم هذه القراءة بمناهج النقد الأدبي والفني وبنظريات الدراما حيث وضع من خلال ذلك أفقا لقراءته التي يوضح بما المفاهيم ويضبط بما المصطلحات التي تدخل ضمن فعل النقد وتدخل في إطار اختبار معرفته الشاملة للمسرحين المغربي والعربي فهو بذلك قد كون بما نظريته للمسرح وأدوات القراءة بدون ان نغيب اعتماده على المراجع الغربية والعربية من أجل إثراء الدراسة وتوضيح العلاقة الثنائية نض / عرض والانتقال من الأول الى ثاني وصولا الى المتلقى.

ومن هذه القراءة يمكننا استخلاص أسس قراءة النص عند الناقد محمد الكغاط في مشروعه النقدي الذي صاغ فيه القالب المسرحي الذي يعد وعاء تجربته ككاتب الذي خلق منه قالب فني آخر له لغته وألفاظه الخاصة او ما نقصد به "العرض المسرحي".

يكتمل المشروع النقدي في قراءة المسرح عند الناقد محمد الكغاط من خلاله مؤلفه "المسرح وفضاءاته"، الذي امتاز بخزانه المعرفي الثقافي للعلوم المسرح وفضاءاته"، الذي امتاز بخزانه المعرفي الثقافي للعلوم المسرح وفضاءاته "، الذي امتاز بخزانه المعرفي الثقافي للعلوم المسرح وفضاءاته "، الذي امتاز بخزانه المعرفي الثقافي للعلوم المسرح وفضاءاته "، الذي المتاز بخزانه المعرفي الثقافي المتاز بخزانه المعرفي الثقافي المتاز بخزانه المعرفي الثقافي المتاز بخزانه المعرفي الثقافي المتاز بخزانه المتا

<sup>1-</sup> مرجع نفسه، ص 227.

#### المغربي

شكل بذلك لغته النقدية التي تستنطق الظاهرة المسرحية بحالاتها وأسئلتها ليضعها في سياقت حديدة وبمرجعيات في خطابه النقدي وقراءته للمسرحي واشتغاله عليه وكذا نص العرض وقراءاته النقدية، وهذا ما يثبت اهتمامه بالنص المسرحي واشتغاله عليه وكذا نص العرض الذي يؤسس به نقده المسرحي من خلال تجربته القرائية ففي هذا السياق يقول الناقد محمد الكغاط: (لقد انطلقت من بحثي مركزا على النص المسرحي منذ بدايته، وتوقفت عند بعض المحطات التي اعتبرها علامات مميزة في تطور هذا النص وسيرورته ، ونظرا لقلة هذه النصوص ولانعدامها – أحيانا – فقد تحول بحثي عنها إلى بحث عن الأسباب التي أدت إلى إهمالها ونقدها أي.

مما لا شك فيه فإن الناقد قد استفاد من مكونات الأجناس الأدبية ومن ثقافته ومن معرفته الشاملة لعلوم المسرح العربي والمغربي ولتقنيات التحليل والقراءة الشيء الذي جعله يطور مقاربته للنص المسرحي ويوسع زاويته ليجمع بين قراءة النص المسرحي وتقنية كتابته وتشكيله ، ليتضح لنا مدى قدرته القراءة الممسرحة والممارسة النقدية التي تنطلق من الوصف ثم التأول ثم نقد النقد .

لقد تجاوز الناقد محمد الكغاط المنهج التاريخي والمنهج المقارن حين تبنى أسس الدراماتورجيا في كتابه "المسرح وفضاءاته" لما يتلاءم مع طبيعة المسرح حيث ينفي وجود مسرح بلا عرض، ومن الأسس التي تبناها وهو يشتغل على نص العرض (المزاوجة بين دراسة النص والعرض والبحث عن مشروع العرض في النص، وتناول كلام الناس باعتباره

<sup>1-</sup> محمد الكغاط، المسرح وفضاءاته، مرجع سابق، ص 9.

### المغربي

حركة وليس باعتباره وسيلة للحركة، وادخل مجموع المناهج التي تصب كلها في المنهج المرن الذي عبأ به اشتغال الدراماتورجيا، لمعرفة كيف ينتقل من نقد النص الى نقد العرض).

### المبحث الثالث: الخطاب المسرحي النقدي عند مصطفى رمضاني

لعل من أهم النماذج الأكثر حضورا في الساحة النقدية المسرحية بالمغرب الدكتور الناقد (مصطفى رمضاني)، الذي أسس لفعل القراءة والكتابة الدرامية في الجهة الشرقية للمغرب وتحديدا بمدينة (وجدة)، هذا الناقد المعروف بثقافته ومعرفته وبكتاباته المسرحية بالمغرب والتي وضعت لمسة مشرقة في تاريخ النقد المسرحي المغرب، ونذكر من بين الكتب لوازنة (قضايا المسرح الاحتفال، (الحركة المسرحية بوجدة)، (بنية الخطاب المسرحي عند توفيق الحكيم من خلال شهرزاد)، (مسرح عبد الكريم برشيد التصور والانجاز)، إضافة إلى مجموعة من المسرحيات مثل: (هي القضية)، (أطفال البسوس)، (الوحدة)، (بني قردون) (الباسبور)، (رجال لبلاد).

<sup>1-</sup> عبد الرحمان بن زيدان، المختصر المفيد في المسرح العربي الجديد، المسرح المغربي، الهيئة العربية للمسرح، الشارقة، 2009، ص 66.

لقد أهلت هذه الكتابات المسرحية الناقد مصطفى رمضاني ليغدو منتميا إلى الدرس الندي باشتغاله على مناهج تدرس الظاهرة المسرحية في المغرب والوطن العربي، إذ يتميز الخطاب النقدي لدى الناقد بالتنوع المعرفي والمنهجي الموحد بين عناصر البحث ومقوماته، وبوفرة في المصطلحات وثراء في الأدوات ويظهر ذلك جليا في كتابه (الحركة المسرحة بوحدة من التأسيس إلى الحداثة)، لذا نقف عند هذا الكتاب لنغوص في متعة المغامرة التي تقدم ذاكرة التحربة المسرحية بوحدة من سنة 1907 إلى سنة 1995، والتي ترصد روافدها، وتستعرض العوامل المسببة لصنع تاريخ المسرح بوحدة، وتلك الأسماء والفرق المسرحية والمدارس التي يتم من خلالها نشر الوعي الصافي والدربي والوطني والسياسي.

### 1. الناقد مصطفى رمضاني والتأريخ للحركة المسرحية بوجدة:

إن المتصفح لكتاب (الحركة المسرحية بوجدة: من التأسيس إلى الحداثة) يتبين له ذلك العشق الجميل للمسرح في التوثيق والتاريخ والحفاظ على الوثائق والمخطوطات والملصقات المسرحية، إننا نجد الناقد مصطفى رمضاني ينطلق من تاريخ المسرح بوجدة منذ بداياته، فلا نجافي الحقيقة إذا ما قلنا أن الناقد كان مهتما بالتراث وهذا ما نراه في حديثه عن البوادر الأولى وعلاقتها بالمظاهر الفرجوية، كالحلقة وسلطان الطلبة، وإشارته إلى ظاهرة سونا التي يشبهها بكوميديا ديلارتي، فهو يؤكد أن الإنسان المغربي مسرحي في حياته اليومية، حيث يبحث الناقد في جذور المسرح بالشرق المغربي، انطلاقا من التقاليد الفرجوية الحفلات الشعبة.

## المغربي

يدرس الناقد مصطفى رمضاني في هذا الكتاب علاقة المجتمع بالفن، ويتحدث عن سلطة المسرح، وعلاقة المسرح بالسلطة الإدارية وعلاقة الدولة بالمسرح، كما يدرس سلطة الواقعية في مسرح النقد والشهادة عند محمد مسكين، والتحريب عند لحسن قناني، كما ركز على الإبداع المسرحي (باعتباره الأكثر تمثيلية لهذه الحركة، رغم أن مدينة وجدة تميزت بتحربة التنظير لمسرح النقد والشهادة أ)، فهو يقتصر على العروض المسرحية الهاوية التي عرضت على حشبة المسرح، فهدف الناقد هو (تقديم صورة كلية عن حريطة المسرح بحذه المدينة مع تجنب التعليقات والإفاضة في وصف العروض المسرحية وان كان كل عرض يتطلب بحثا مستقلا أي، كما يتضح لنا في الكتاب صورة الحركة المسرحية بمدينة وجدة، فهي صورة (تؤكد ريادة هذه الحركة في تأسيس الظاهرة المسرحية بالمغرب، قبل أن تؤكد خصوصيتها في المجال الفكري والجمالي معا، كما تبرز بجلاء مظاهر التميز فيها ودورها في إغناء الريبرتوار المسرحي الوطني (شياء المسرحي الوطني).

هذا الإنجاز العلمي المؤرخ للظاهرة المسرحية قفزة نوعية ليس لها سابق في كتابة ما لم يكتب في تاريخ المسرح المغربي، فالناقد رمضاني يعطي أهمية بالغة للتاريخ الجهوي للمسرح ويدعو إلى التأريخ لأي حركة مسرحية فكل إقليم، حيث يقف مدافعا عن مشروعه العلمي قائلا: (من بين التوصيات التي ظلت تتكرر في أغلب المهرجانات واللقاءات المسرحية بالمغرب، توصية جمع الريبرتوار المسرحي الوطني والتاريخ للحركة المسرحية المغربية اعتمادا

<sup>1-</sup> مصطفى رمضاني، الحركة المسرحية بوجدة من التأسيس إلى الحداثة، منشورات كلية الآداب والعلوم الانسانية بوجدة، سلسلة بحوث ودراسات ص 225.

 $<sup>^{2}</sup>$ مرجع نفسه، ص  $^{2}$ 

<sup>3-</sup> مصطفى رمضاني، الحركة المسرحية بوجدة من التأسيس إلى الحداثة، المرجع نفسه، ص 225.

على خطة الإقليمية، باعتبارها الخطة الأنجع لتحقيق هذه الغاية، فمهما أوتي الباحث المسرحي من مؤهلات وإمكانيات، لن تتأتى له الإحاطة الشاملة بهذه الحركة في تفاصيلها، وتنوع قضاياها، بخلاف الباحث الذي يحصر دائرة اهتماماته فيما هو ألصق به وأقرب، فكلما كانت الدائرة أضيق، كانت النتائج أكثر دقة وسلامة، ومن المؤكد أنها تضافر الجهود في هذا الاتجاه، والنهوض بإشكالية الحديث عن الحركة المسرحية عبر الأقاليم 1).

يهدف الناقد مصطفى رمضاني من خلال هذه التوصيات إلى تحقيق إستراتيجية في البحث عن الذاكرة المسرحية بمدينة وجدة عبر القراءة والتاريخ للمسرح وجمع الوثائق وسير الشخصيات وتاريخ المسرحيات بالعودة إلى المؤسسات الفاعلة في هذا الجال، فهو يسعى إلى (ملء جزء من ذلك الفراغ الذي ما يزال يعانيه النقد المسرحي بالمغرب، رغم ما أصبح عليه اليوم من تطور يتمثل – اساسا – في نزوعه نحوى الإتجاهات النقدية الحديثة، واهتمامه بمجالات لا تزال بكرا في الساحة النقدية العربية 2).

إن عودة الناقد رمضاني الى المسرح في وجدة واشتغاله على مواضيع جديدة ومغايرة ومواكبته للمستجدات وتأريخه للحركة المسرحية منذ بدايتها، توضح في خطابه النقدي تجليه للمناهج التي تساعده على دراسة الظاهرة للوصول إلى تفسير ما هو أدبي ودرامي وتاريخي وسياسي (يحتل هذا الجانب التوثيقي حيزا كبيرا من الكتاب على قدر أهميته الكبيرة لأنه يوثق للحركة المسرحية بوجدة، ونحن نعلم أن توثيق حركة المسرح المغربي بالمدن والأقاليم

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- مرجع نفسه، ص 7.

<sup>2-</sup> مصطفى رمضاني، الحركة المسرحية بوجدة من التأسيس إلى الحداثة، مرجع سابق، ص 7.

نوع ضعيف مهمل في خريطى النقد المسرحي، بل انه يعاني من النقص والضمور الشديد إلى درجة أن الإجماع واقع على ضمور الجانب التوثيقي في المسرح المغربي بشكل عام 1).

إن هذه الممارسة النقدية المسرحية إذا ما دلت فإنما تدل على القيمة التاريخية التي تجود ببحث تحمل مكابدة الصبر والعناء وطول النفس، فالتوثيق والتمحيص والتأريخ ليس بالشيء الهين، ما جعل الناقد يرسم مساره في منهاجه العلمي فهو ينطلق من المحلية (فالاتجاه نحو المحلية لا لغي طابع الشمولية، مادام الأصيل في إطار المحلية لا يتعارض في المجوهر مع الأصيل في إطار الشمولية الإنسانية 2)، فهنا يعتبر الناقد مصطفى رمضاني أن المسرح بوجدة جزء من التجربة الوطنية، تاريخه ينتمي إلى عمر المسرح المغربي حيث يقول في هذا الصدد أنه: (جزء لا يتجزء من المسرح المغربي، بل هو نهر من أهم أنهاره المتدفقة التي تؤكد غناه وتنوع عناصره، وما تركيزنا عليه إلا لغاية خدمة هذا المسرح في شموليته وكليته 3).

مما لا شك فيه أن الناقد مصطفى رمضاني في ممارسته النقدية يرتكز على الأرضية الميدانية، دون أن يخلو في دراسته من الأسس النظرية، فهو يحقق ذلك التوازن بين النظرية والممارسة، فهو لا يبتعد عن الكواليس، فامتلاكه لموهبة الفنان المبدع الذي يشخص ويؤلف ويخرج تجعله لا يفارق الخشبة كما يضع نفسه موضع المتلقي والمتفرج الجيد إضافة إلى موهبة الوعى النقدي.

تتميز الكتابة النقدية للدكتور مصطفى رمضاني بإبداعيتها التي تتمثل في حيويتها وقوتها وحرارتها، جمعت بين اللمسة الأكاديمية والعشق المسرحي، كما تتميز بمعرفة الناقد

<sup>1-</sup> سعيد الناجي، المسرح المغربي خرائط التجريب، مطبعة دار النشر المغربية، عين السبع، الدار البيضاء، ط1، 2003، ص 72، 73.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- مرجع نفسه، ص7.

 $<sup>^{2}</sup>$  سعيد الناجي، المسرح المغربي خرائط التجريب، مرجع سابق، ص  $^{3}$ 

لأصول النقد وقواعده ومناهجه وأهدافه وتبنيه على أحكام جمالية تقوم على أساس متين من الاستقراء المنهجي والبحث الموضوعي والدراسة المعمقة للأعمال المسرحية.

من أجل التفصيل في تاريخ بنية محلية للمسرح راهن هذا الكتاب على الانتقال بالنقد المسرحي من بينيته "الماكرومسرحية" إلى بنيته "الميكرومسرحية" ومنه ينبغي لنا القول أن النقد المسرحي بالمغرب بحاجة إلى مثل هذه الدراسات التي تمتم بالتجارب المحلية خاصة التي تعرف بتاريخها المسرحي المجيد، فالتجارب المحلية التي ساهمت في صناعة المشهد المسرحي تأخذ جزءا كبيرا من تاريخ المسرح المغربي فالتوثيق لهذه التجارب المسرحية المحلية هو توثيق للحركة المسرحية بالمغرب، وقد كان الناقد مصطفى رمضاني أول من فتح هذا الباب التوثيقي والتأريخي للمسرح المحلي والانتقال به إلى العام رغم صعوبة الأفق والرهان في مقاربة الحركة المسرحية بالمغرب.

#### 2. الناقد مصطفى رمضانى والتنظير للاحتفالية:

#### 1) التنظير:

اهتمت الممارسة النقدية المسرحية بالمغرب بموضوع التنظير من أجل إيجاد تصور نظري لقضايا المسرح المغربي المتمثلة في التجريب ومسألة التأصيل والبحث عن الهوية وكذا الإبداع المسرحي.

تعتبر مرحلة السبعينات في تاريخ المسرح المغربي (مرحلة حاسمة في مسيرة النقد المسرحي المغربي، في هذه المرحلة دشن المبدع المسرحي عبد الكريم برشيد أولى خطوات التنظير المسرحي حين حين أعلن صراحة عن تنظير المسرح الاحتفالي وأنه بذلك يعلن ليس

### المغربي

فقط عن مرحلة جديدة في النقد المسرحي، ولكن أيضا عن ميلاد تصور نظري شامل يؤطر العملية الإبداعية والنقدية معا<sup>1</sup>).

في هذا الإطار يعرف الناقد المسرحي مصطفى رمضاني على أنه: (تصور يعكس اجتهادا جديدا يخص الظاهرة في إطارها العام ومن خلالها تحدد الأدوات والإجراءات والأهداف العامة للعملية الإبداعية موضوع التنظير، غير أن هذا لا يعني أن التنظير يختلف عن النقد اختلافا كليا، وإنما الاختلاف الأساسي يكمن في طبيعة كل منهما 2).

يعتمد التنظير حسب رؤية الناقد مصطفى رمضاني على (الاستقراء الكلي للظاهرة من أجل طرح تصور جديد يمكن أن يسير على هديه المبدعون فهو إذن يختلف عن النقد في الأدوات وفي كيفية التعامل مع الظاهرة المدروسة 3).

يجد الناقد مصطفى رمضاني أن التكوين الثقافي والنفسي والاجتماعي في مصدر خاص من أهم المصادر الفكرية والجمالية في المسرح المغربي، إضافة أن إلى المصادر العامة المتمثلة في المصادر الشرقية كانت سباقة في الظهور بالمغرب فقد دعت التنظيرات العربية (إلى تأصيل المسرح العربي وتحريره من التبعية للنموذج الغربي، وراهنت على الجماليات المحلية، وما يختزنه التراث من أشكال وصيغ كفيلة بالاستجابة

 <sup>11</sup> مصطفى رمضاني، مسرح عبد الكريم برشيد التصورو الإنجاز، مطبعة تريفة، بركان، دت، ص 11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- مرجع نفسه، ن ص.

<sup>3-</sup> مصطفى رمضاني، التنظير للمسرح العربي بين الرفض والقبول، مجلة البيان الكويتية، العدد 234، شتنبر، 1985، ص 99.

### المغربي

لذوق التلقي، لذلك من الطبيعي أن تكون أحد أهم المصادر التي استفادت منها  $^1$ الاحتفالية  $^1$ ).

أما المصادر الغربية فقد تنوعت بين المصادر المسرحية اليونانية والمصادر الحديثة الخاصة بالفلاسفة والأنثربولوجيا حيث يذكر الناقد مصطفى رمضاني أن بعض المسرحيين اعتبروا الحفل جوهر المسرح، أمثال جان جاك روسو، ألفريد سيمون، وأرطو، وجان فيلار، وجان دوفينيو، وبعض المخرجين الذين انتبه والى جوهر المسرح، وعملوا على استعادة مفهوم الاحتفال في العرض المسرحي من أمثال أدولف بيا، وكوردن كريج، وجاك كوبو، ومايرهولد وغيرهم، وربما كان المسرح البريختي على رأس التجارب المسرحية الحديثة التي ألقت بظلالها على المسرح العربي عامة والمسرح المغربي على وجه الخصوص، فقد وجد فيه المبدعون والمنظرون المسرحيون المغاربة — والعرب عامة — ما يستجيب لآفاق انتظارهم 2).

أدت هذه المصادر إلى ظهور مجموعة من البيانات التي وضعت فيها آراء وتصورات مجموعة من البيانات التي وضعت فيها آراء وتصورات بعض المنظرين، المتمثلة في المسرح الاحتفالي، والمسرح الثالث ومسرح النقد والشهادة وقد كان الناقد مصطفى رمضاني من بين هؤلاء المنظرين الذين دعوا إلى الاحتفالية.

فكيف اشتغل الناقد مصطفى رمضايي على هذا الموضوع ؟

#### 2) الاحتفالية:

<sup>1-</sup> مصطفى رمضاني، مصادر التنظير في المسرح المغربي، دراسة في الكتاب الجماعي، المسرح المغربي بين التنظير والمهنية، منشورات مجموعة البحث في المسرح والدراما التابعة لكلية الآداب والعلوم الانسانية، جامعة عبد المالك السعدي، تطوان، الطويريس، 2004، ص 67.

<sup>2-</sup> مصطفى رمضاني، مصادر التنظير في المسرح المغربي، دراسة في الكتاب الجماعي، المسرح المغربي بين التنظير والمهنية، مرجع سابق، ص 67.

ينتمي الناقد مصطفى رمضاني إلى أسرة نقدية تميزت بمدى معرفتها بالجانب العلمي والفكري والأدبي، وبحسها التأصيلي والتأسيسي وانخراطها في حركة المسرح المغربي والعربي والغربي، وبعشقها للمسرح وبمعرفتها وسؤالها النقدي، فقد استطاعت هذه الأسرة النقدية أن تسمو بالنقد المسرحي من مستواه الفطري إلى مستوى علمي وفكري لتصل إلى نقطة التنظير الفلسفى والفكري.

يعد الدكتور الناقد مصطفى رمضاني أول من درس الاحتفالية و أول من حللها تحليلا موضوعيا، فقد استطاع أن يكون فيها وخارجها، وان ينفذ إليها من غير أن يضيع حياد العالم، حيث بدأ الناقد اشتغاله الفكري والإبداعي في وقت السبعينات تخصص الناقد في دراسة التيار التأسيسي والتجديدي (التيار الاحتفالي)، رهانا على حركة فكرية وإبداعية، والذي يعتبرها مغامرة جاء بها لفتح بابا جديدا في الثقافة المغربية.

إن الاحتفالية هي قضية من القضايا التي شغلت بال المهتمين بالجال المسرحي في المغرب، إذ تعتبر من أهم الإشكاليات التي استأثرت بالنقد المسرحي في الوطن العربي، ولا بد أنها تشكل قطب هذه الإشكالات في المغرب الأقصى (فهي تقدم نفسها كمشروع فني وفكري يمكن أن يجيب عن كثير من القضايا المرتبطة بمجال الإبداع والنقد والتنظير، وإن كانت قد راهنت على حقل المسرح من خلال مفهوم المسرح الاحتفالي 1).

لقد قرأ مصطفى رمضاني التنظير الاحتفالي قراءة تاريخية وتمثل دعوتها في ظل المتغيرات التاريخية والاجتماعية والسياسية التي شكلت وعي – ولا وعي – جيل بكامله،

<sup>1-</sup> مصطفى رمضاني، علامات في المسرح المغربي، منشورات ديهيا، 4، دت، دط، ص 72.

### المغربي

جيل السبعينات من القرن العشرين، مغربيا وعربيا ودوليا <sup>1</sup>)، فالاحتفالية في نظر الناقد مصطفى رمضاني ليست نزوة عابرة وليست رغبة في الاختلاف الخاص طمعا في الحصول على الاعتراف ففي الأصل هي ( تأسيس نظري وإبداعي قبل كل شيء، وعليه فإن مثل هذا التأسيس في الكتابة الدرامية والتنظيرية ، يستوجب تأسيس مواكبا له، سواء في القراءة النقدية أم في الكتابة التاريخية <sup>2</sup>).

يرى الناقد مصطفى رمضاني (أنها نظرية لها أسسها المعرفية والجمالية الايديولوجية، لكنها أسس قابلة للتطور لأنها مجرد مشروع <sup>3</sup>)، حيث يسعى هذا المشروع إلى تحقيق خطاب مسرحي أصيل (يعتمد على مكونات شعبية متجذرة في الحضارة المغربية العبية الإسلامية <sup>4</sup>).

تعتبر الاحتفالية نقلة نوعية في الوعي المسرحي المغربي والعربي بأسئلتها وتنظيرها، ولا شك أن هذه التنظيرات هي سبب نشوب تلك الصراعات النقدية والخصومات المفتعلة فيما يخص مشروعية التنظير، ومعنى وجوده، فرغم اختلاف الرؤى حول هذا الموضوع خارج وداخل الدرس النقدي الجامعي إلا أن الناقد مصطفى رمضاني تقدم باول دراسة جامعية في المغرب عنونها به: "الاحتفالية والتراث في المسرح المغربي" سنة 1986.

<sup>1-</sup> مصطفى رمضاني، مصادر التنظير في المسرح المغربي، دراسة في الكتاب الجماعي، المسرح المغربي بين التنظير والمهنية مرجع سابق، مرجع السابق ص 25، 26.

<sup>2-</sup> عبد الكريم برشيد، مصطفى رمضاني الانسان والمبدع والعالم، ضمن كتاب جماعي، الخطاب المسرحي عند مصطفى رمضاني، مطبعة تريفة، بركان، ط1، 2008، ص 19.

<sup>3-</sup> مصطفى رمضاني، مصادر التنظير في المسرح المغربي، ضمن كتاب الجماعي، المسرح المغربي بين التنظير والمهنية، مرجع سابق، ص 70.

<sup>4-</sup> مرجع السابق، ص 25.

### المغربي

لقد نقلت هذه الدراسة العلمية الناقد مصطفى رمضاني من القراءة الهاوية للمسرح بظواهره وقضاياه إلى القراءة المتخصصة حيث (ساهم هذا الباحث في التعريف بالقيمة الفكرية لهذا المشروع التنظيري المغربي، ووقف على كل المرجعيات التي حددت منظور الاحتفالية إلى العالم وإلى التراث، وإلى المسرح وإلى النقد، وإلى إنتاج الظاهرة المسرحية في الظاهرة الاحتفالية، وتحدث عن عن الاحتفالية وتأصيل المسرح المغربي، ثم المرتكزات النظرية والأدبية للإحتفالية، ثم المرتكزات السينوغرافية للمسح الاحتفالي، وإشكالية التراث في المسرح العربي، والأشكال التراثية الاحتفالية في المسرح المغربي، ومسرح الهواة بين الاحتفالية والتراث والاحتفالية المسح الاحتفالية المسرح المغربي، ومسرح الهواة بين الاحتفالية والتراث والاحتفالية المسرح عمد مسكين أي.

كما اعتمد في دراسته على مناهج ضبط فيها أشكال قراءة المسرح، وأحكام المقاربات والضوابط العلمية بوعي نظري، بحدود الاشتغال بالظاهرة المسرحية، فقد بادر بتصحيح المفهوم الخاطئ للمصطلح والذي وقع فيه الكثير ممن تعاملوا معه حيث يؤكد الناقد في قوله : ( لقد خلق كثير من الدارسين بين الاحتفالية والمسرح الاحتفالي بالرغم من أنهما شيئان مختلفان<sup>2</sup>)، ما جعله يتعدى الشمولية في دراسته نظرا لوعيه بطبيعة التأثيل، وبطرقه وكيفيات الجدل فيه مسألة محسومة عند الاحتفالية.

<sup>-</sup>1 - عد الحمان به ندان حدل الخاص والعام في

<sup>1-</sup> عبد الرحمان بن زيدان، جدل الخاص والعام في خطاب النقد المسرحي عند الدكتور مصطفى رمضاني، ضمن كتاب جماعي "الخطاب المسرحي عند مصطفى رمضاني، مرجع سابق، ص 39.

<sup>2-</sup> مصطفى رمضاني، قضايا المسرح الاحتفالي، منشورات اتحاد كتاب العرب، سوريا، 1993، ص 57.

<sup>\*-</sup> لسان العرب، يعود أصل كلمة "تأثيل" في اللغة العربية إلى الفعل "أثُلَ" ويعني "كان ذا أصل كريم" وكما جاء في لسان العرب فإن "أثلة الشيء" "أصله" و"التأثيل" تعني "التأصيل" غير أن لسان العرب لا يشير إلى علاقة كلمة "تأثيل" باللغة، وهذا يعني بأن هذا المصطلح حديث الاستعمال في إطار اللسانيات.

يرى الناقد مصطفى رمضاني أن هاجس التأثيل\* هو الذي حقق للاحتفالية الإجماع الذي لم تتمكن لأي تنظيرات مسبقة الحصول عليه حيث يصرح قائلا: (خلفت دعوة الاحتفالية صدى طيبا، وكان من نتائج ذلك أن مجموعة من كبار المبدعين والنقاد المسرحيين العرب قد باركوها وصادقوا على ما في بياناتها نحو الدكتور على الراعي وسعد أردش وأسعد فضة وعز الدين المدني ومنصف السويسي وغيرهم، كما فعلت فرقة الحكواتي اللبنانية وفرقة سوسة، وفرقة الفوانيس الأردنية، وجماعة السرادق المصرية وبحذا تكون الجماعة ورشا مفتوحا على العالم الإنساني كله، وليست تجربة خاصة بمبدعين مغاربة فقط 1).

إن ما لفت انتباه الناقد مصطفى رمضاني أثناء تناوله لموضوع الاحتفالية درسا وتحليلا كونها على وعي دقيق بمستويات الممارسة المسرحية وبمستويات الاشتغال داخل الحقل التأثيلي حيث يعتبرها الناقد تقلبا(بمس كل القوالب الجامدة والهياكل المهترئة على جميع المستويات)<sup>2</sup>، ومنه فقد حدد الناقد انطلاقا من دراسته للاحتفالية المرتكزات الأساسية التي يقوم عليها المسرح والتي تتمثل في (مجموعة من الخصائص الفنية والأدوات التعبيرية التي يمكن اجمالها فيما يلي: التحدي - الإدهاش - التجاوز - الشمولية - التجريبية -التراث - الشعبية - الإنسانية التلقائية - المشاركة الواقع - الحقيقة - النص - الاحتفالي - اللغة - الإنسانية <sup>8</sup>).

<sup>-</sup> نخبة من اللغويين العرب معجم مصطلحات علم اللغة الحديث (1983)، نحد كلمة "التأثيل" للمرة الأولى في معاجم اللغة، ومعناها etymology، وفي فهرس الكلمات بالانكليزية نجد أن تفسير etymology هو "علم تاريخ الكلمات" وكذلك مصطلح "التأثيل، "يذكر المصطلح etymology في فهرس الإنكليزي-عربي ويترجمه بالكلمات، "علم تأصيل الكلمات".

<sup>·</sup> مصطفى رمضاني، قضايا المسرح الاحتفالي، مرجع سابق، ص 41.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- مرجع سابق، ص 74.

<sup>3-</sup> مصطفى رمضاني، قضايا المسرح الاحتفالي، مرجع سابق، ص 83.

#### المغربي

إن قيمة الاحتفالية في نظر الناقد مصطفى رمضاني تكمن في كونها (حاولت ان تطأ تلك الأرض الحرام التي تسمى التنظير بكل جرأة في وقت كانت فيه المحاولات التي قام بها بعض الدارسين العرب تطل عليها بنوع من الحياء والوجل<sup>1</sup>)، لذا وقع اهتمام الناقد رمضاني على هذا التنظير في مشروعه التأثيلي الذي يستهدف دراسة الظاهرة العربية والمغربية خصوصا والذي يعتمد على مقاربة علمية دقيقة وعميقة.

## 3. المنهج النقدي عند الناقد مصطفى رمضاني:

لقد اعتمد الناقد مصطفى رمضاني في مقاربته النقدية على المنهج التاريخي لما فرضه عليه الموضوع من أجل تحقيق جزء من تاريخية المسرح المغربي، وإلى جانب هذا المنهج نجده وظف التحليل الدراماتورجي في القسم الثالث والرابع عند دراسته للأعمال المسرحية تتجلى في الدراسة النقدية لأعمال محمد تيمد، أبرز فيها جانبين لشعرية الخطاب المسرحي لمحمد تيمد تمثلت في الجانب الفكري والجانب الجمالي، حيث وظف المقاربة الموضوعاتية للجانب الفكري في حديثه عن تيمة القلق المتمثل في قوله: (إن تيمد ظل وفيا لتيماته الثابتة في أغلب أعماله ورغم تعدد هذه التيمات يمكن أن نختزلها في تيمة واحدة، وهي قلق الإنسان وبحثه عن الاستقرار، أو بحث الإنسان عن هويته المفقودة في ظل الاستلاب الاجتماعي مي البخرج الناقد بنتيجة هو ان هذا الجانب التيماتي هو الذي سماه (بالجانب الفكري، لان المبدع محمد تيمد ظل وفيا له يكرره باستمرار ولكن في كل مرة بأسلوب مغاير (د).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- المرجع نفسه، ص 167.

<sup>2-</sup> مصطفى رمضاني، شعرية الخطاب المسرحي، قراءة في أعمال المسرحي محمد تيمد، دراسة ضمن كتاب جماعي، "محمد تيمد الغائب الحاضر" منشورات، جامعة المولى اسماعيل، مكناس، 1994، ص 113.

<sup>3-</sup> مصطفى رمضاني، شعرية الخطاب المسرحي، قراءة في أعمال المسرحي محمد تيمد، 1994، المرجع السابق، ص 117.

لقد انفتح الناقد مصطفى رمضاني بدراسته النقدية الموضوعاتية على مناهج نقدية أخرى هذا واضح في وضعه مقرانة بين محمد تيمد وأعلام فلسفة العبث والوجودية أمثال "بيكيت"، "كامو"، "سارتر"، "يونسكو" واستعماله الفاظ تنتمي الى حقل التحليل النفسي: القلق، اللاشعور، الملل، الكوابيس، الأحلام، وألفاظ تنتمي حقل البنيوية التكوينية: الوعي الممكن والرؤيا للعالم ونلمس ذلك في قوله: (حين نشاهد أعمال محمد تيمد نلمس وحدة الرؤيا، وهي التي تشكل في نهاية الأمر الرؤيا للعالم لمحمد تيمد، فالرجل يبدع إذن بوعي نقدي ممكن كما يسميه البنيويون التكوينيون، لأنه ينظر عمليا للوعي الممكن عبر معالجة قضايا ذات طابع إنساني وحيوي أي.

يمكن القول ان منهج الناقد منهج تكاملي غير أن تجربته النقدية ومعايشته للحركة المسرحية والتأريخ لها وتحليله للتقنيات يحيلنا للقول أنه منهج تاريخي تحليلي وصفي. وكخلاصة للموضوع:

فإن ما وقفنا عليه من نماذج للأعمال النقدية للناقد رمضاني والتي أغني الساحة المسرحية النقدية في المغرب الشيء الذي أضفى في مسيرته المسرحية والنقدية قيمة وعمقا فهو أول من مثل الحركة المسرحية والنقدية في شرق المغرب.

كما يظهر لنا جليا مدى وفاء الناقد مصطفى رمضاني لمهمته كناقد مسرحي، وإيمانه بدور النقد المسرحي وبالظاهرة المسرحية ومدى شمولية معرفته وسعة إطلاعه على مختلف النظريات المسرحية والنقدية والأدبية ساعيا في ذلك إلى تحقيق ما يلى:

- اغناء العروض المسرحية بممارسة نقدية تحليلا وتدقيقا.

<sup>.</sup> 11 مرجع نفسه، ص

- اغناء الريبرتوار المسرحي العربي والمغربي حصوصا.
- اعادة النظر في المصطلحات والمفاهيم التي تخص المسرح والنقد المسرحي.
  - التأريخ للأعمال المسرحية المغربية ومراعاة مسألة الخصوصية الجهوية.

يظهر جليا مدى وفاء الناقد مصطفى رمضاني لمهمته كناقد مسرحى وإيمانه.

ونستخلص مما سبق أن الممارسة النقدية المسرحية المغربية تتسم بالمرونة والجدية في الطرح وكل ممارسة لا تعتمد على منهج واحد في المقاربة النقدية بل تتجاوز ذلك وهذا ما نجده في كثير من المقاربات فنادرا ما نجد منهجا واحدا معتمدا عليه ،ولعل ما يجعل هذا التميز في النقد المسرحي المغربي هو أعلامه الذين سهروا على مواكبة النقد المسرحي والحركة المسرحية بالمغرب وخاضوا التجريب وتعاملوا مع النصوص والعروض المسرحية التي تفرض على النقاد الانفتاح على المقاربات وإتيان المستجدات من أجل تطويرها، إضافة إلى خاصية الشمولية التي امتاز بها كل ناقد من هؤلاء النقاد من خلال معرفتهم وتطلعاتهم وانفتاحهم على الثقافة الغربية، وعلى الرغم من ذلك فلا نكاد نرصد ملامح المنهج المتبع في الدراسة النقدية فأغلبهم لا يصرح بمنهجه خاصة عند مقاربته لعدة مناهج، ما توجب علينا التعمق أكثر والقراءة أكثر للكشف عن ذلك.



# المبحث الأول: الناقد عبد الرحمان بن زيدان وقراءة المسرح

عندما نغوص في أعماق مسرحنا العربي قراءة وفهما، فإننا لا نكاد نصاب بتلك الدهشة لما قام به أسلافنا من جهد وسهر من أجل الإبداع والتميز والإمتاع، فمن المعروف عن رجالات المسرح المغربي من ملوك وأمراء أنهم كانوا من أهل الثقافة والتنوع المعرفي، ومن بين الشخصيات التي لا يضف لها الغبار بتعدد مجالاتهم المعرفية الناقد عبد الرحمان بن زيدان، فكان لابد أن نقف عند كتاباته النقدية التي كلما حاولنا أن نقراها تزداد الدهشة والإعجاب بالكم الهائل الذي وصل إليه هذا الناقد من معرفة شاملة تجعل القارئ يضيع بين ثناياها.

هذا الموسوعة الذي تعددت قراءاته لعلوم المسرح، وتنوعت معرفته، أخذنا الفضول إلى من إلى قراءة كتاباته نظرا لوفرتها ولاسيما الباحثون في مجال المسرح الذين يطمحون إلى من يوجههم ويرشدهم إلى معرفة المسرح ويجيبهم عن تساؤلاتهم عبر طرح مسألة استيعاب المسرح في الوطن العربي ، فالقارئ لكتابات الناقد عبد الرحمان بن زيدان يع في شبكة التساؤلات التي يطرحها الكاتب في قراءته للمسرح.

# 1. الناقد عبد الرحمان بن زيدان وإشكالية قراءة المسرح:

يعتبر التساؤل حول التراكم الذي حققه المسرح العربي مسألة ضرورية لمعرفة الإضافات النوعية وما صاغه من خطابات مسرحية بعدما أعطى ما يكفي من أبعاد ودلالات تطور من رؤية ممارسيه بمكونات العمل الدرامي، حيث تنامى الوعي بقضايا المسرح وإشكالاته، وتقوتت المعرفة بقوة الأسئلة التي فرضها الواقع الثقافي المعيش الذي وجده النقاد المسرحيين دافعا موضوعيا للبحث والتنقيب فيه عن الزمن العربي الضائع وعن

قضايا الإنسان ومعاناته في المحتمع، فكان للنقد المسرحي دورا كبيرا في بلورة الثقافة العربية والمغربية خصوصا وحدمة الإنسان العربي.

لقد شهدت الساحة الثقافية بالمغرب صراعات واضطرابات في أعقاب التحولات التي طرأت على المضمون الاجتماعي حيث أدت هذه التحولات إلى ظهور مواضيع جديدة تمثلت في الكتابة البديلة التي تسعى إلى القضاء على ذلك الفراغ المروع وتوسيع الحدود الشيقة للمسرح المغربي وهذا عبر تطلعات نقدية مستبصرة بدقة وموضوعية لأسرار وحبايا المسرح وقضاياه. ومن بين الذين دعوا إلى هاته الكتابة الناقد المسرحي عبد الرحمان بن زيدان صاحب الدراسات النقدية التي تعكس قضايا المجتمع وشرائحه الاجتماعية برؤية نقدية واعية ومعرفة شاملة لهذه القضايا.

إن المتصفح لكتابات الناقد عبد الرحمان بن زيدان (من قضايا المسرح المغربي)، (المسرح المغربي في مفترق الطرق)، (التفكير بصوت مسموع في معنى المسرح العربي)، (إشكالية المنهج في النقد المسرحي العربي)، (خطاب التجريب في الخطاب العربي)، (المقاومة في المسرح المغربي)، (معنى الرؤية في المسرح العربي) ... إلخ يجد أن كل كتاب يؤرخ لعمر المسرح العربي وعمر المسرح المغربي ويرسي لأسس نقدية يستوحيها من قراءاته النقدية الدائمة المدى، كما يجد نفسه في عالم يسبح في بحر عميق من المعرفة فتأخذه موجة القراءات إلى اكتشاف أسرار المسرح العربي التي تحركها رياح الأسئلة القوية التي يطرحها الناقد في كل موضوع يخص هذا الفن في قراءة شاملة.

وفي سفرنا هذا ينتابنا شعور بطرح سؤال لمعرفة كيف كان ينتج الدكتور عبد الرحمان بن زيدان قراءته وكيف أسس مشروعه قراءته للمسرح ؟

يقول الدكتور الناقد عبد الرحمان بن زيدان مبرزا كيفية قراءته للمسرح: (كنت أرافق قراءتي بهدوء وتأمل واستيعاب لكل نظريات المسرح، وتكون لدي مفهوم لهذا المسرح الذي يمكن تحديد مفهومه بسهولة، لأنه عالم مركب من الأدب والفن المتخيل واللغة وتقنيات المراوغة الإبداعية، مسرح يقوم على اللعب وعلى الإيهام وعلى الكذب الجميل لخلق هذا الحلم من حلم الصور والحوارات وحركات الممل، وقد وصلت إلى قناعة أساسية هي أن المسرح ظاهرة إنسانية وثقافية وفكرية وفنية، تختزن فيها عبقرية الشعوب تراها الشفوي والمكتوب، وهو ما يجعل هذا المسرح حديث دائما وتجددا يتحدد بهذه الشعوب، بثقافتها التي تقدمها ثقافة النص المسرحي بإبداع المبدع ألى.

إن ميزة الصبر والهدوء أثناء قراءة المسرح العربي والتمعن بدقة ووعي ساعدت الناقد في تجربته النقدية في فعل القراءة حي تعددت أبعاده باحتكاكه المتحدد بالعروض المسرحية والمهرجانات العربية وقراءة المصادر والمراجع الشيء الذي أهله للاهتمام أكثر لاشتغال المسرح حتى ينتج قراءات تتماشى وطبيعة موضوع القراءة ومتغيرات التجربة النقدية لديه حيث يقول الناقد في هذا الصدد: (ذلك أن هذه القراءة ، وهذه المقاربات، كانت دوما تعلن عن انتمائها لكل القافات الأصيلة، والمعارف والمصادر والمراجع والفنون والآداب والتراث، لأن هذه الركائز عندي أعتبرها أساسية في دعم فعل القراءة، دون أن أنفي خصوصية موضوع القراءة ودون أن اسقط عليه الجاهز والأحكام الملفوفة في أوراق وأفكار الغير<sup>2</sup>)، كما أن تنوع وشمولية الثقافة لدى الناقد ودراسته لكل المناهج النقدية والعلوم

<sup>1-</sup> عبد الرحمان بن زيدان، التفكير بصوت مسموع في معنى المسرح العربي حوار أجراه، عبد العالي السراج، عبد العزيز بوبكراوي، مطبعة النجاح الجديدة، الدار البيضاء، ط1، 2004، ص 20.

<sup>2-</sup> عبد الرحمان بن زيدان، المسرح المغربي في مفترق الطرق، اصدارات أمنية للابداع التواصل الفني والأدبي، مطبعة سيدي مومن، ط1، 2002 ص

الإنسانية ومقاربته للإبداعات الفنية والأدبية، وخاصة اهتمامه بنظريات المسرح العربي التي جعلته يؤسس قراءته النقدية حي يؤكد في حديثه: (إن هذا التنوع وهذا الثراء في المعلومات والمعرفة كثيرا ما كان يساعدني على تأسيس النقد في خطابه المثقف ، الذي هو الخطاب المثقف للناقد والنقد بهذا المعنى حي يوجد أمام هذا التعدد في المصادر والمراجع يجد نفسه — عندي — ملزما كي يكون ملما بهذا التعدد الذي ينصهر في رؤيته لهذه الأبعاد، أن يمتحن مهاراته وثقافته في فعل القراءة، لإبداع خطاب النقد المسرحي، وهو ما جربته في القراءة للمسرح، فامتحنت فتح المغلق في المسرح، ودلفت إلى خلفية هذا المغلق لأقرا الواقع والمتخيل في النص المسرحي الذي أوجد له الكاتب حياة خاصة في النص الدرامي هي تاريخه الخاص 1).

إن هذه التفاعلات المدعومة بالمرجعية الغربية والدراسات العربية وذلك التراكم الحقيقي في مختلف التوجهات والكتابات والقراءات ومشاهدة التجارب المسرحية العالمية والعربية والمغربية خاصة ومحاوراته للأطروحات النقدية حفزته على تثبيت قراءته وتطويرها ففعل القراءة ينصب أساسا على نقد بعض العروض المسرحية العربية والمغربية والكشف عما يقوله مضمونها حيث يعتبر الناقد (إن قراءة المسرح تكمن في قراءة مضمون هذا المسرح وليس تفكيك شكل تجليه في بنيته الدرامية، وفي بنائه وتصوراته، ورؤيته مبررا ذلك بمبرر موضوعي وثقافي 2)، حي كان متحمسا للمنهج الاجتماعي ووظيفة الأدب ونظرية الانعكاس، والعلاقة الجدلية بين الواقع وتجليه في الكتابة المسرحية، وكان تعلقه بالأدبيات

<sup>1-</sup> عبد الرحمان بن زيدان، المسرح المغربي في مفترق الطرق ،المرجع السابق، ص8

<sup>2-</sup> نور الدين الخديري، نعيمة الحرشي، تجديد رؤية النقد المسرحي العربي في كتابات الدكتور عبد الرحمان بن زيدان، مكناس برانت شوي للطبع 2013، ص 153.

الماركسية ومرجعياتها شديدا خاصة مسرحها الملحمي مع برتولد بريخت وهذا ما أفصح عن مسيرته وسيرورة حياته حيث قال الناقد في هذا الصدد

: (كان أرسطوطاليس أول من فتح عالم الكتابة على التفكير في الكتابة بوصفها معرفة، ومهارة، وتذكر، وصناعة، ولغة، وصياغة، وكان هذا المصنف الحجر الأساس الذي وقفت عليه كل النظريات التي أتت بعده فكانت امتدادا له، أو كانت قارئة مؤولة مترجمة لمضامين هذه الشعرية الكلاسية . نبهني هذا الكتاب إلى ان أختار مسيرات جديدة في اكتساب المعرفة ، واتخاذ الحفر المعرفي أساس العمليات القرائية لتكون متنوعة تتعامل مع كل المرجعيات الفلسفية أي، وهكذا توطدت علاقته بقراءة نظريات المسرح الغربي، وقراءة النصوص المسرحية العالمية، وكان يعود دائما لقراءة المناهج النقدية والعلوم الإنسانية حتى يقوي من إمكانات القراءة حي يقول: (كنت مضطرا إلى الرجوع إلى المناهج النقدية والعلوم الإنسانية ، كي أتعرف على المفارقات والتقاطعات والتكامل الموجود بين هذه والعلوم الإنسانية ، كي أتعرف على المفارقات والتقاطعات والتكامل الموجود بين هذه المناهج، وكلما كنت اقترب من الأجهزة المفاهيمية لهذه المناهج، كلما زدت وعيا بمكونات الخطاب النقدي المسرحي العربي، وزاد إصراري قوة كي أقوم بممارسة نقد له من الصفة الأدبية والفنية أي.

يؤكد الناقد عبد الرحمان بن زيدان في قراءته للمسرح على الاهتمام بقراءة المضمون في كتابه (كتاب التكريس والتغيير في المسرح المغربي) إلا أنه يولي اهتماما آخر على العرض بإضافته منهجا آخر في القراءة (وهو في هذا الكتاب لا يقتصر على معالجة النصوص الأدبية، بل يفكك العرض المسرحي، ويبعث في أنساقه عن الدلالات الدالة، موظفا

<sup>1-</sup> عبد الرحمان بن زيدان، سيرة وسيرورة، تجارب وشهادات، مجلة المسرح، دائرة الثقافة والإعلام، إدارة الميرح، الشارقة، عدد 19، يناير 2016.

<sup>2-</sup> عبد الرحمان بن زيدان، التفكير بصوت مسموع، مرجع سابق، ص 22.

المصطلحات التي تنتمي إلى المنهجين البنيوي والسيميائي، دون إهمال المضامين أو القضايا ذات العلاقة بمرجعياتها الاجتماعية فهو ينظر إلى العمل الدرامي نظرة علمية اجتماعية، تنطلق من منهجه النقدي التحليلي، القائم على تفكيك البنيات التحتية للبناء الاجتماعي، ورصد القضايا التي تضيرها ثقافة وذهنيات المجتمع في الأعمال المسرحية حيث يصبح الصراع في نظره ، المحرك الفعلي للكتابة المسرحية 1.

لقد بني الناقد عبد الرحمان بن زيدان على هذه الأسس وظائف نقده، بتعامله مع مضامين النص المسرحي، حيث ساهم في قراءته في تأسيس كتابة التغيير، فهو يعتبر المسرح ملكية جماعية يبدع ويشارك فيها كل فرد، حيث تحدث في هذا الكتاب عن ثلاثة نصوص ممكنة في نص المؤلف ونص المخرج ونص العرض مبرزا في ذلك أشكال كتابة التكريس وأنواع كتابة التغيير في المسرح المغربي التي تكمن في الكتابة البديلة لجموعة من المؤلفين والمخرجين وكذا الاحتفالية والخطاب المسرحي ويرى أن إعادة النظر ليس في المسرح كمسرح وإنما في بنياته ومواضيعه مبررا ذلك في قوله: (إذا كانت الفرجات المقدمة على الركح – في مختلف المدن المغربية – لم تخضع للقراءة من الداخل، وإحالة الداخل على مرجعياته في الخارج، فإن هذا الطموح يعتبر إرهاصا لتحديد طريقة التعامل من هذه الفرجات. وبحثا عن مكوناتها الفكرية والفنية داخل اللحظة التاريخية التي تتحرك فيها كفضاء زماني متواشج ومكانه ومع الإنسان الموجود فيها ك

أصبحت الكتابة البديلة في منظور الناقد عبد الرحمان بن زيدان مشروطة بشرط كون بها طريقة قراءته تمثلت فيما يلي:

 $<sup>^{-1}</sup>$  سميرة السباعي، الدكتور عبد الرحمان بن زيدان، في مرآة التلقي، مكناس، برانت شوب للطبع،  $^{2012}$ ، ص $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> عبد الرحمن بن زيدان، كتابة التكريس والتغيير في المسرح المغربي، أفريقيا الشرق، مطبعة إفريقيا الشمالية .1985. ص 5.

- 1- إعادة النظر في العلاقة بين المسرح والمتلقى.
- 2- البحث في العلاقة الموجودة بين المسرح والواقع والتاريخ.
- 3- ايجاد نوعيات العلاقة بين الفن المسيطر والمؤسسات وموقف المبدع من المواضيع والمضامين التي تفرزها هذه العلاقات.
- 4- الشك في مشروعية الكتابة الاتباعية، وعلاقتها بالذهنية اللاتاريخية المتجلية في المؤسسات القائمة  $^{1}$ ).

من خلال هذه الشروط يتضح لنا دعوة الكاتب إلى ضرورة صناعة الذوق المستقبلي بمسرحيات مغايرة وتصورات جديدة من وظائف وتركيبات وأدوات لاستحلاص مسرحا أصيلا يتكلم بلغة الواقع، فاستعمال المصطلحات السياسية والأدبية والفنية، في هذه القراءة بأسلوب متحمس ولغة سياسية في هذه القراءة يجعله يستنطق المسرحيات أثناء قراءتها قراءتها لتساير هذا الاسلوب حيث يطمح من خلالها الى توظيف المنهج الاجتماعي وتعتبر هذه التجربة القرائية للناقد عبد الرحمان زيدان تجربة تؤرخ لمسرح سياسي يعيش جوا من النزاع والتوتر مع السلطة.

ومنه فإن قراءة المضمون تعد أول مقاربة نقدية للتجربة المغربية لكتابات عبد الرحمان بن زيدان، كما حددت إستراتيجيته في القراءة من خلال تلك التفاعلات بين المناهج (الاجتماعية، السياسية التاريخية، السيميائية، النفسية) التي رسمت للناقد طريق الوصول إلى بلورة الظاهرة المسرحية وقد قدمت الدكتورة سميرة السباعي من خلال قرآتها لكتابات الناقد أهم خصوصيات هذه القراءة فينما يلي:

 $<sup>^{-1}</sup>$  سميرة السباعي، الدكتور عبد الرحمان بن زيدان، في مرآة التلقي، مرجع سابق، ص  $^{-1}$ 

- 1- أن موضوع القراءة كان محصورا في التجربة المسرحية المغربية نصا وعرضا.
- 2- أن البحث عن القضية كان محرك التحليل والتفكيك والتركيب في فعل القراءة.
  - 3- الانفتاح على المناهج الاجتماعية والتاريخية والسيكلوجية والسيميائية.
- 4- الوعي بقضايا المسرح المغربي كحتمية أساسية في البحث عن هوية قومية لمسرح عربي أصيل.
  - 5 أن السياسي والإيديولوجي حاضر بقوة في الخطاب النقدي في هذه الكتب $^{1}$ ).

إن هذه الخصوصيات لن تتحكم مستقبلا في قراءة التجربة المسرحية المغربية وإنما ستتخذ آخر ينفتح على مناهج أخرى إذ طرأت على مضمون الوطن العربي الاجتماعي والثقافي والفني تحولات عدة أدت إلى ظهور مواضيع جديدة في الوقت الذي شهدت فيها الساحة الثقافة صراعات واضطرابات ظهرت من خلالها أشكال جديدة للكتابة حيث يقول الناقد عبد الكريم برشيد: (إن زمن الكتابة قد يمضي ولكن القراءة باقية ومتحددة باستمرار وبهذا تتجدد الكتابة بالقراءة وترحل عبر لغات الترجمة 2)، الشيء الذي جعل الناقد عبد الرحمان بن زيدان ينتقل بفعل القراءة إلى آفاق أخرى جدد فيها خطابه من خلال سؤاله النقدي الذي جعله مدخلا للقراءة.

فما أهمية السؤال عند الناقد وما هي وظيفته في فعل القراءة عند الناقد عبد الرحمان بن زيدان ؟

#### 2. السؤال النقدي مدخل للمعرفة:

 $<sup>^{-1}</sup>$  سميرة السباعي، الدكتور عبد الرحمان بن زيدان في مرآة التلقي ،مرجع سابق، ص $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> نور الدين الخديري، نعيمة الحرشي، تجديد رؤية النقد المسرحي العربي في كتابات الدكتور عبد الرحمان بن زيدان، مرجع سابق، ص 85.

سؤال طالما طرحناه كلما قرأنا تجربة من تجارب القراءة للناقد عبد الرحمان بن زيدان يسبقنا إليه الباحثان عبد العالي السراج وعبد العزيز بوبكراوي طرح خلال حوار ساخن تمثل في مجموعة من الأسئلة الدقيقة والأجوبة الجريئة في كتاب (التفكير بصوت مسموع في معنى المسرح العربي) لصاحبه الناقد عبد الرحمان بن زيدان، فكان السؤال كالتالي:

- كتاباتك تترابط عبر منعرجات أساسها السؤال، فلماذا السؤال ؟

يجيب الناقد على هذا السؤال الذي حير القارئ لكتاباته قائلا: (ما تعلمته من الدرس الفلسفي وارتبطت به طوال ممارستي النقدية، وطوال تعلمي وقراءتي وبحثي عن المعرفة ، هو أن السؤال أهم من الجواب، لأن السؤال يفتح المغلق ، ويحفز على الحفر في كل الجالات بحثا عن المعرفة، وبحثا عن الأسرار، وبحثا عن المكنون والمحبوء والمستتر، إن السؤال معرفة، وطرحه ثقافة، وتكوينه إلمام ودراية بالمعرفة التي تريد أن تجدد ذاتها لتحدد واقعها وعالمها، بالسؤال تحيا المعرفة والثقافة أما الأجوبة المغلقة والنهائية والمحتومة ففيها إلغاء لكل احتهاد، الغاء للإضافة وإلغاء للسير والمسير 1).

من الواضح أن للسؤال أهمية بالغة من حلال هذه القولة فهو يحتل موقعا هاما في قراءاته النقدية التي جاءت بعد الكتابة البديلة التي صاغ فيها مشروعه النقدي، فالسؤال هنا رهين العودة إلى الخبايا والأسرار، ومعاني المضامين، فرغم تعدده للنظرات في مواضيعه إلا انه ينطلق من أول نظرة في طرح السؤال ليُكون هذه النظرة.

إن سؤال الناقد الذي يسافر بنا إلى عوالم القضايا التي يطرحها الناقد في كتاباته النقدية، فتثير فيها الدهشة في كل جديد، والحيرة في البحث عن الغريب ما لهذا السؤال من

161

<sup>.24</sup> عبد الرحمان بن زیدان، التفکیر بصوت مسموع، مرجع سابق، ص $^{-1}$ 

سحر يجذب القارئ إليه ومن هذا المنطلق يحدد الناقد عبد الرحمان بن زيدان دور السؤال في كتاباته فيقول: (بالسؤال تبني دهشة الكتابة، تؤسس غرابتها، ويغرب جليها بالسؤال تبدأ الخطوة الأولى نحو المعرفة، السؤال سير إلى الأفق المجهول، وبحث عن المعلوم وكل من يسيره جواب بدون سؤال، أو تحكمه ثقافة بدون تساؤل، لا يمكن أن يغير ويتغير ولا يمكن أن يجدد ويضيف، ولا يمكنه أن يخرج من التكرار وإعادة ما قيل إلا بالسؤال 1).

مما لا شك فيه أن تلك التراكمات الفكرية والثقافية المعرفية والقراءة المتعددة لكتب الفلسفة والمفكرين والإصرار الجميل على متابعة القراءة والنقد وذاك التأمل والسفر في أزمنة القراءة ومشاهدة العروض جعلت السؤال عنده نصف المعرفة حيث يقول في هذا الصدد: (وعلى هذا الأساس اقتنعت أن فحص هذا المسرح، لا يمكن أن يتحقق – أيضا – الاستمرار في اشتغاله، والحفاظ على حيويته، إلا إذا كان هذا التأسيس منطلقا من الاختيارات الصعبة، ومن الرهانات المستحيلة، ومن التساؤلات المحيرة، ومن الأسئلة الفلسفية ومن الوعي الشامل بالإنسان والعالم والتاريخ والمحتمع والحلم والخيال والجمال لكتابة آفاق هذا التأسيس بهذا المسرح، وهذا الأدب والفن في المسرح 2).

وقد أكد الناقد من خلال إطلاعه على كتابات المفكرين وكتب الفلسفة وجد أنه إذا لم يكتب المسرح بسؤال فمن الاستحالة أن يكون هناك نظرة للذات أو للوجود أو للعالم مستشهدا في ذلك بالمسرح اليوناني في توظيف الأسطورة والصراع المتنوع آنذاك لم يكن جوابا فقط أو معرفة جامدة تقدمها حوارات النص وتقولها شخصيات ويؤكد ذلك الناقد في قوله: (لقد كانت الكتابة في هذا المسرح سؤالا انطولوجيا كان يتحايل بقناع الأسطورة

<sup>.24</sup> عبد الرحمان بن زیدان، التفکیر بصوت مسموع، مرجع سابق، م ن، ص $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> عبد الرحمان بن زيدان، المسرح المغربي في مفترق الطرق، مرجع سابق، ص 6.

كي يجيب عن الأسئلة المضمرة والخفية في هذه الحوارات، السؤال عن الحياة والموت، السؤال عن الحياة والموت، السؤال عن أسرار الميتافيزيقا، والسؤال عن مكنون النفس وأسرارها، والسؤال عن جوهر الوجود وأنواع الصراع التي بنت التراجيديا بسؤال المحاكاة وبسؤال التماهي وبالسؤال الذي يخلق أفق انتظار وتوقع المتلقى بالأجوبة الممكنة 1).

هذا ما تراه أيضا الدكتورة سميرة السباعي من خلال قراءتما لكتاب (أسئلة المسرح العربي) للناقد عبد الرحمان بن زيدان (إنه يبدأ بالسؤال الانطولوجي حول هذا المسرح، ويدعمه بأسئلة النقد، ويسنده بالإمكانات المعرفية التي يخلق بما أفق توقعه بالأجوبة الممكنة التي يستولدها من القراءة، وهو غالبا ما يجعل كل خطوة في القراءة، مسكونة بالسؤال الذي يولد السؤال ومحكومة بالجواب الذي يولد الجواب ومحكومة بالجواب الذي يولد السؤال، وهذا هو المدخل الحقيقي لفهم القراءة المنتجة لكتابات النقدية التي ستبدأ مع كتاب أسئلة المسرح العربي  $^2$ )، وفي قراءة أخرى للناقد والكاتب المسرحي عبد الكريم برشيد لنفس الكتاب (أسئلة المسرح العربي) فهو يرى أن أبحاث الناقد عبد الرحمان بن زيدان تحول الفقر غنى والفراغ امتلاء والعدم وجودا والغياب حضورا، ويجد أن للكتاب قيمة تكمن في رؤيته الشاملة ، وفي مناهجه الدقيقة وفي تساؤلاته التي يثيرها، ويؤكد أن البحث موضوع حار بأسئلة لا تنطلق من الاطمئنان حي يقول: (عندما قررت الكتابة عن الناقد عن الناقد الأستاذ عبد الرحمان بن زيدان لم أكن أتصور أن الأمر بهذه الخطورة، لم أكن أدري أنني أجد نفسى أواجه كل أسئلة المسرح العربي الصعبة - أو جلها على الأقل - ولهذا لم يكن ممكنا أن أقول أي كلام، أن الأمر يتطلب موقفا واضحا أو صريحا مما يجري، يتطلب قراءة

<sup>1-</sup> عبد الرحمان بن زيدان، التفكير بصوت مسموع، مرجع سابق، ص

<sup>2-</sup> سميرة السباعي، الدكتور عبد الرحمان بن زيدان في مرآة التلقي ،مرجع سابق، ص 33.

نقدية للمكتوب المسرحي وللشفوي والمنظور والمسموع والمسكوت عنه والمنسي، ولأن البدء يكون دائما من السؤال – كأداة معرفية – فقد أضفت أسئلتي لأسئلة الباحث. إن المسرح الجديد ينبثق من السؤال الجديد أ، وفي دراسة نقدية قدمت الدكتورة ليلى بن عائشة قراءتما للكتاب نفسه حيث اعتبرته(من الكتب التي استرعت الانتباه وتركت أثرا لدى القارئ العربي النخبوي وقالت في هذا السياق ( جاء هذا الكتاب ليطرح أسئلة بلسان صاحبه لكنها في الوقت نفسه أسئلة بألسنة كل المهتمين من الإهتمام والمهتمين من الهم للمسرح العرب غير أن مجموع هذه الأسئلة بتلك اللغة الجمالية الفنية المتميزة تنقلنا إلى عوالم لا تعدو أن تكون أسئلة للكشف عن حبايا ما يعتري هذا المسرح العربي، غير أن مجموع هذه الأسئلة المناتقة المتميزة تنقلنا الى عوالم لا تعدو أن تكون أسئلة الجمالية الفنية المتميزة تنقلنا الى عوالم لا تعدو أن تكون أسئلة للكشف عن حبايا ما يعتري ليضعنا في صورة الحقائق التي يحياها أسئلة للكشف عن حبايا ما يعتري هذا المسرح العربي ليضعنا في صورة الحقائق التي يحياها أسئلة للكشف عن حبايا ما يعتري هذا المسرح العربي ليضعنا في صورة الحقائق التي يحياها أسئلة للكشف عن حبايا ما يعتري هذا المسرح العربي ليضعنا في صورة الحقائق التي يحياها أسئلة للكشف عن حبايا ما يعتري هذا المسرح العربي ليضعنا في صورة الحقائق التي يحياها أسئلة للكشف عن حبايا ما يعتري هذا المسرح العربي ليضعنا في صورة الحقائق التي كياها أسئلة للكشف عن حبايا ما يعتري هذا المسرح العربي ليضعنا في صورة الحقائق التي كياها أسئلة للكشف عن حبايا ما يعتري هذا المسرح العربي ليضعنا في صورة الحقائق التي كياها أسئلة للكشورة الحقائق التي كياها أسئلة المسرح العربي ليضعنا في صورة الحقائق التي كياها أسئلة المسرح العربي ليضعا في صورة الحقائق التي كياها أسئلة المسرح العربي ليضعا في صورة الحقائق التي كياها أسئلة المسرح العربي ليضعا في صورة الحقائق التي كون أسئلة المسرح العربي ليضعا في المسرح العربي المسرح العرب المسرح العربي المسرح العرب المسرح العرب المسرح العرب المسرح العرب المسرح العرب العرب المسرح العرب المسرح العرب المسرح العرب

تعتبر القراءة في هذا الكتاب قراءة نوعية مصاحبة لتكوين المسرح العربي وعلاقاته بالفنون الأخرى وهي قراءة محكومة بالسؤال حي تحضر الأسئلة في الكتابة حيث نجد رهانا على طرح السؤال آليات اشتغال المسرح العربي نصا وعرضا، وعن نوعية هذه الأسئلة يقول عبد الكريم برشيد: (إن الأسئلة التي يتضمنها الكتاب، لا تنطلق من الاطمئنان إلى ما هو كائن، ولكنها تنطلق من الشك فيه ومن إمكاناته، إنحا أسئلة لا تقف عند حدود الممنوع والمعروف والمحرم، لأنها أسئلة حرة تغوص في حسد الأشياء بحا عما هو حقيقي ومتحرك

 $<sup>^{-1}</sup>$ عبد الكريم برشيد، الكتابة بالحبر المغربي في كتابات الدكتور عبد الرحمان بن زيدان، مرجع سابق ،ص  $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> ليلى بن عائشة، المقاربة النقدية المسرحية العربية المعاصرة بين امتلاك الرؤية الفنية وحداثة الأدوات الاجرائية، كتاب النقد المسرحي المعاصر الاشكاليات والممارسات والتحديات، 2011، اعداد عبد الناصر بن خلاف، محافظة المهرجان الوطني للمسرح المحترف، وزارة الثقافة، الجزائر ص 282.

وفاعلي، إن هذا السؤال – أي سؤال – هو في حقيقته عود على بري، إنه الرجوع الذي لا يعني التراجع، فهو ينطلق من معرفة سابقة ليجددها، ويغايرها، إنه نفي النفي الذي يفيد الإثبات، وإعدام الإعدام الذي يعني الوجود وتغييب الغياب الذي يصبح حضورا 1).

فاعتمادا على السؤال يقيم الناقد يقيم الناقد عبر الرحمان بن زيدان استراتيجيته في القراءة فيفتح المحال للقراء، ولهذه القراءة معرفة شاملة تعكس ثقافة الناقد وبالاغته ورحلة بحثه عن الحقيقة كما يشير قائلا: (هذا هو المدخل لكل كتاباتي التي تشبعت بالسؤال الفلسفي، وبالسؤال التراجيدي، وبالأسئلة التي انطرحت في القرآن الكريم، بحثا عن الحقيقة، حقيقة خالق الكون، وحقيقة الظهور وسؤال الأفول، وسؤال المعرفة والعلم والجواب الذي يعلم أكثر انها المدارات التي كانت تصوغ رؤيتي تتناسل وتتوالد بالانفتاح على المناهج النقدية في الكتابات النقدية 2).

لقد كان الناقد عبد الرحمان بن زيدان مسكونا بمواجس كثيرة وأسئلة محيرة تفتح أبوابا تقود إلى البديل فهو لا يعرف المستحيل بل يقف عند الأبواب الموصدة ليفتحها ويدخلها بمدوء، ويحاول من خلال قراءته تأسيس مفهوم نقدي حديث يدرس فيه المسرح بأبعاده المختلفة بوصفه نصا أدبيا وإبداعا فنيا ونقدا وتنظيرا وتظاهرة شعبية فالمسرح يحدد جمهوره ويضعه في حالة تغريب وتساؤل.

 $<sup>^{-1}</sup>$ عبد الكريم برشيد، الكتابة بالحبر المغربي في كتابات الدكتور عبد الرحمان بن زيدان المرجع السابق، ص  $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> المرجع نفسه، ن.ص.

# المبحث الثاني: مفاهيم وأسس قراءة المسرح

لا شك أننا نلمس من خلال قراءة الناقد عبد الرحمن بن زيدان للمسرح العربي استيعابه للدلالات الحضارية المتنوعة الاتجاهات (السياسية، الإيديولوجية، الجمالية، حيث فتح أبواب التحارب المسرحية غبر أدوات فنية استطاع من خلالها كشف أسرار هذه التحارب بالسؤال الذي مهد به قراءته ليؤسس مشروعه النقدي بفعل القراءة المبدعة التي تحضى بحا في إطار الدرس النقدي الأكاديمي، حيث يقول في هذا الصدد (إن قراءة المسرح، مكنتني من انتاج خطاب النقد الذي تبعت حقيقته قبل ان أتيه وراء بريقه، كنت في هذا النتاج أتفحص مجالات اشتغالي، وكنت أسير غور المثقف في المثقف، وأقرأ التاريخي، وأهاب حرأة

وغموض وهذيان النفسي، وكنت أحيط قراءتي بمكونات الدرامي والمسرحي واللغوي في النصوص المسرحية، فأقنعت مسيرتي في القراءة أن المسرح كفعل مركب لا يمكن مقاربته بأدوات بسيطة تفقد مقومات المعرفة والعلم بمركبات هذا الفعل<sup>1</sup>)، وهذا ما تجلى في كتبه ودراساته النقدية التي أنجز فيها إبداع القراءة للمسرح العربي وتجاربه في القراءة المنتجة.

فأين نلمس هذه القراءة المنتجة ؟

#### 1) القراءة المنتجة:

منذ بداية تتبع النقد لميلاد الحركة المسرحية ومسارها اهتم في خطابه بأجواء وزمن العرض المسرحي وكذا مدة إنجازه، ولم يولي أي اهتمام للطبيعة التركيبية للعرض، فاعتبرت قراءة المضمون أساس قراءة المسرح وكانت أول مأزق شكل بداية للنقد المسرحي العربي (لكن وبعد ترسخ هذا المسرح داخل الفرق المسرحية، وارتبط بطبيعة المسرح المرحلة، مرحلة الاستعمار، والمد التحرري، والدعوة إلى نهضة ثقافية وفكرية، وسياسية تحرك المجتمع التفت النقاد والكتاب إلى ضرورة الارتباط بالمضمون، وهذا ما تبلور في كتابات المسرح الشعري العربي في بدايته لإشعار المتلقي بالمجد العربي وبالنخوة العربية وبالعز والسيادة كمضامين واقعية تقدمها نصوص مسرحية شعرية تعتز بقوميتها وتعتز بأصالتها، ولنا في كتابات علي أحمد باكثير وعزيز أباضة وأحمد شوقي وعلي مردم بك وأبو بكر اللمتوني وعلي الصقلي والتهامي الهاشمي الخياري وحسن الطريبق وأحمد بن ميمون ما فيه الكفاية من النماذج التي قدمت مضمونا في المسرح صار هو مضمون خطاب النقد المسرحي العربي 2).

<sup>1-</sup> عبد الرحمان بن زيدان، التحريب في النقد والدراما، منشورات الزمن، مطبعة النجاح الجديدة، الدار البيضاء، 2001، ص 6.

<sup>2-</sup> عبد الرحمن بن زيدان، التفكير بصوت مسموع، مرجع سابق ،ص 90.

سلك الناقد عبد الرحمان بن زيدان طريقا سلط فيه الضوء على قراءته المنتجة إضافة إلى معرفته الشاملة في قراءته للرواية والشعر والمسرح ما جعله يرسخ ضبط المنهج والمصطلحات ليشغلها في قراءته المبدعة للنص والعرض المسرحي كمفاهيم إجرائية لقراءة المسرح حيث يقول في هذا السياق: (إن قارئ المسرح، هو قارئ يختلف عن قارئ الرواية، أو الشعر، وعندما يقول أدونيس: (إن القارئ العربي مضموني بامتياز)، ففي هذا إشارة إلى أن هذا المضمون يلغى الشكل ويلغى البنية ولا تهمه إلا اللغة والرؤية التي تقدم له هذا المضمون  $^{1}$ )، وتمثل المأزق الثاني وهو مأزق الشكل الذي يوجد عليه النقد حسب رأي الناقد عبد الرحمان بن زيدان في (غياب المنهج الذي وجدناه في أوروبا متفاعلا مع العلوم الإنسانية ومتطورا بتطورها ومضيفا بإضافتها ومجتهدا باجتهاداتها وقارئا بقراءتها، ولكن في الوطن العربي لا نجد هذا النقد، ولكننا نستجلبه ونستورده ونخرجه من سياقاته ونريد أن نضعه في ثقافتنا العربية 2)، لقد عاش النقد زمنا طويلا مع هذا المأزق ما بين الغياب والحضور، ما جعل المتلقى العربي متلقى نفعى يطرب المضمون ويعادي الشكل بالمضمون، غير مهتم بميكانيزمات العمل المسرحي.

إن ارتباط الناقد عبر الرحمان بن زيدان بالفعل النقدي دائم العطاء والاستمرارية في الإنتاج فهو مشروع ممتد الزمن وفعل منتج حضي بالاعتراف العربي حيث تكمن قراءته للمسرح في قراءته للمضمون الذي ساعده على قراءة المسرح وتعلقه الشديد بالأدبيات الماركسية ومرجعياتها وتأثره ببرتولد بريخت ومسرحه الملحمي، حيث يقول الناقد بن زيدان عن نظرته النقدية: (لم تكن هذه النظرة للنقد في مشروعي النقدي التي دشنت به قراءاتي

<sup>1-</sup> المرجع نفسه، ن.ص.

<sup>91.90</sup> عبد الرحمن بن زيدان، التفكير بصوت مسموع، مرجع سابق.م ص $^{2}$ 

الأولى للمسرح سوى العملية التي كانت تقصي مستويات وبنيات أحرى تدخل في التكوين الأدبي، والجمالي، والتخيلي للنص، وهي الممارسات النقدية التي كانت رائدة في تجربة القراءة المسرحية في الوطن العربي مع النقد علي عقلة عرسان، عبد الله أبو هيف، رياض عصمت، محمود أمين العام، فاروق عبد القادر 1).

#### 2) قضية المصطلح:

يرى الناقد عبد الرحمان بن زيدان أن سبب غياب أحد أسس التأسيس الحقيقي للنقد المسرحي العربي هو عدم توفر معجم مسرحي في الوطن العربي خاص بالنقد المسرحي، باستثناء معجم مسرحي لصاحبه باتريس بافيس المترجم الى العربية أو قاموس المسرح للدكتورة فاطمة موسى أو المعجم المسرحي للدكتورة لماري إلياس وحنان قصاب، أو ترجمة احمد بلخيري، حيث يقول في هذا السياق: (إننا لم نؤسس بعد، هذا المصطلح النقدي، وأغلب ما هو موجود هو المعجم المترجم بأشكال مختلفة، حتى أصبحنا نجد أنفسنا أمام مصطلحات مشرقية وأخرى مغربية تأخذ معناها من السياق الذي تتحرك فيه، فأمام المصطلح الواحد نجد ترجمات كثيرة، ونجد معاني كثيرة، وأثناء التطبيق نجد مصطلحات لا تستعمل في موقعها، وهذه تعد قضية مرتبطة بالمشكل المصطلحي في مجال النقد المسرحي 2).

يقتضي كل تأسيس نظري النظر إلى مسألة المصطلح وتوضيح ضوابطه العلمية والنظرية التطبيقية إلى ما نسميه (بعلم المصطلح)، نظرا لغياب التأسيس النظري عند العرب لذا تعود نشأة هذا العلم إلى الغرب، والتي خضعت لجملة من الشروط المتوفرة لتحقيق هذه

<sup>1-</sup> نور الدين الخديري، نعيمة الحرشي، تجديد رؤية النقد المسرحي العربي في كتابات عبد الرحمان بن زيدان، مرجع سابق،ص 153، 154.

<sup>2-</sup> عبد الرحمان بن زيدان، التفكير بصوت مسموع، مرجع سابق، ص 96، 97

النشأة، حيث جعلت تشكيل المصطلح ومفهومه مجالا مساعدا للممارسة النقدية السليمة، وفي هذا الصدد يعرف الناقد عبد الرحمان بن زيدان المصطلح على أنه (وحدة لغوية، أو عبارة لها دلالة لغوية أصيلة، ثم أصبحت هذه الوحدة أو العبارة، تحمل دلالة اصطلاحية خاصة ومحددة في مجال أو ميدان معين لعلاقة ما تربط بين الدلالة اللغوية الأصلية، والدلالة الاصطلاحية الجديدة، هذا المصطلح لا تتضح دلالته إلا خلال السياق الأسلويي الذي يندرج فيه، فتتلوه وظيفته وتتغير دلالته بألوان الكلمات المجاورة في العبارة، وربما تتغير الدلالة تغيرا تاما نتيجة لتغير النظام الأسلوبي أ).

يتضح من هذا القول أن الدلالة اللغوية لا تعني دلالة ألفاظ ووحدات صوتية بل هي دلالة تراكيب أسلوبية لها رموزها وصفاتها الخاصة بها ما يعرف باللغة الاصطلاحية ويحدد في هذا السياق الناقد عبد الرحمان بن زيدان مدلول المصطلح بوجهتين مختلفتين: المصطلح كقيمة والمصطلح كدلالة.

(أولا المصطلح كقيمة: يحدد موقعه من النظام المفهومي والجدول المصطلحي الذي يندرج فيه، ويؤدي حتما تحول اللفظ من وحدة معجمية إلى وحدة مصطلحية، حتى وإن بقي الدال واحدا إلى تغيير قيمته الدلالية بتغير موقعه من نظام العلامة الدالة.

أما طبيعة المصطلح كدلالة: فتتحدد بطبيعة العلاقة المرجعية الجديدة التي تعرف الوحدة المصطلحية كاسم مشير اصطلاحيا ومواضعة إلى مفهوم خاص، ولا يجوز فيه الاشتراك أو الغموض 2).

<sup>1-</sup> عبدالرحمان بن زيدان، اشكالية المنهج في النقد المسرحي، المجلس الأعلى للثقافة، 1995، ص 152.

<sup>2-</sup> عبدالرحمان بن زيدان، اشكالية المنهج في النقد المسرحي المرجع السابق، ص152.

لم ينشأ علم المصطلح بمفاهيمه الواضحة إلا في الغرب، حيث عرف عدة تطورات منذ نهاية القرن الثامن عشر فهو لم يتحدد إلا حديثا كما عوض المفهوم القديم (قائمة المصطلحات) بالمفهوم الجديد (نظام المصطلحات) له قيم دلالية متماسكة لها وظيفتها في تعريف وتسمية الأشياء .

إن علم المصطلح هو العلم الذي يبحث في العلاقة بين المفاهيم العلمية والألفاظ اللغوية التي يعبر عنها وهو العلم الذي أوكلت إليه مهمة تقنين الاستعمال الاصطلاحي حسب الميادين والاختصاصات، بتحديد القوالب والأشكال والقواعد التي تسهل عملية تعميم المصطلح وفرضه وهوما يسمى بالتقييس أو التنميط 1).

لقد كان وراء كل تطور وتحول منهجي لهذا العلم الجديد في الغرب مصطلحات لها قوتما ودلالتها باعتبارها نظاما متماسكا ، إلا أن هناك صعوبة فيما يخص الثقافة العربية، وهذا ما يدلي به الناقد عبد الرحمان بن زيدان في (أن البحث عن هذا العلم في الثقافة العربية فيه نوع من المغامرة نحو الأفق المجهول، أو البحث عن الغائب في الغائب، ذلك أن التأسيس النظري للمصطلح النقدي، وللمصطلح المسرحي ظل تأسيسا بدون تطور، سواء تعلق ذلك بشكله، أو بمفهومه أو بالمجال الذي يشتغل فيه 2).

ظلت هذه الدلالة اللغوية للمصطلح المسرحي محدودة الاشتغال داخل إطار الخطاب النقدي المسرحي العربي، الشيء الذي وضع الباحثون في هذا الجحال أمان معضلة تستصعب طريقهم وجهودهم كلما حاولوا استقراء جهود الباحثين اللغويين في دراساتهم حول قضايا المصطلح.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- المرجع نفسه، ص 155.

<sup>2-</sup> عبدالرحمان بن زيدان، اشكالية المنهج في النقد المسرحي المرجع السابق، ص 156.

يشير الناقد عبد الرحمان بن زيدان أن: (التأسيس المصطلحي يتطلب الوعي الفكري والحضاري العميق ، شريطة أن تكون الترجمة ممكنة من تقريب معنى المصطلح إلى المعنى العربي عن طريق الوضع أو النحت أو التوليد، حتى نتجاوز العشوائية والفوضى التي تحكمت في رواج المصطلحات المسرحية 1).

لقد تناول الناقد عبد الرحمان بن زيدان قضية المصطلح من عدة زوايا فهي تطرح عدة إشكالات فيما يخص الترجمة والنقل محاولا في ذلك البحث عن حلول معرفية يؤسس بحا قراءته الخاصة عن طريق التفكيك والمقاربة والنقد وتحديد المفاهيم تحديدا علميا وأعطى لترجمة المصطلح أهمية حيث حمل المسؤولية للمجمع اللغوي العربي المهتم بوضع المصطلحات في مجالات المسرح، ودعا المختصين والأكاديميين إلى الاهتمام بالمصطلح وتقريب المصطلح المسرحي من معناه الحقيقي، وإلى الإخلاص في الترجمة مؤكدا أن (مسألة المصطلح تطرح في الترجمة بحدة، وتطرح أيضا في نقل المتون الغربية إلى الثقافة العربية، سواء كانت هذه المتون نصوصا مسرحية أو كانت دراسات تطبيقية مما ينتج عنه تراكم مغشوش في هذه المصطلحات وفي معاني ما هو مترجم ، فتصبح الترجمة خيانة بامتياز للأصل وتصبح تلفيقا ومسخا للأصول وعندما يتم تداولها في السياق العربي تصير هذه الخيانة عنانة من نوع آخر أثناء قراءة المسرح العربي 2).

من الواضح أن الناقد بن زيدان قلقا بشدة على قضية المصطلح فهو وفي للغة ويعطي لكل مصطلح حقه حيث يقول في هذا السياق: (لا أقصد من هذا الطرح أن المصطلح مقدس، ولكن الذي أعنيه هم أن المصطلح عملة تكتسب قوتها وقيمتها من

 $<sup>^{-1}</sup>$ عبد الرحمان بن زیدان، التفکیر بصوت مسموع، مرجع سابق، ص  $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> عبد الرحمان بن زيدان، التفكير بصوت مسموع نفس المرجع، ص 97.

تداولها الحقيقي ومن التعامل معها وبما أثناء إضفاء صفة الفهم وتعميق الفهم في الدراسات النقدية أن ويجعل الناقد المصطلح النقدي في موضع شك مادات الحياة النقدية في موضع شك من طرف النقاد العرب، فلكل ناقد اجتهاده الخاص من حيث نقل المفاهيم والمصطلحات المسرحية الغربية إلى الوطن العربي فمنهم من ينقل مباشرة ومنهم من يترجم ومنهم من يعرب وكل حسب اختياراته ولهذا بقيت مادة المصطلح المسرحي محل اهتمام وتساؤلات النقاد العرب، ولأنه يعد من ضمن السياق العام للغة العربية المستعملة في الخطاب النقدي وهذا الشك هو الذي يقدم إشكالية المصطلح المسرحي العربي سواء على مستوى الوضع أو الترجمة أو النقل.

إن انعدام العلاقة بيننا وبين التاريخ الاجتماعي العلمي للمصطلحات النقدية المنقولة أو المترجمة، لا يؤدي إلا إلى الخلل في هذه العلاقة ليمتد إلى القراءة نفسها، وتبقى حياة المصطلح، بعد ذلك، رهينة رصيدها الموجود في التداول، وفي الحياة الثقافية الغربية بشكل سليم، أما مسألة نقد الرصيد إلينا فتلك هي المسألة 2)، وهذا بإعادة تنظيم مكوناتها وفق خصوصيات اللغة ووفق تجربة مسرحية عربية وإشكالية المنهج الذي تندرج فيه.

يضع الناقد عبد الرحمان بن زيدان في هذا السياق أسس مقاربة المسرح حسب ما جاءت به الدكتورة سميرة السباعي كالتالي:

(أ- إن مفاتيح المناهج النقدية هي مصطلحاتها، فهي مجمع حقائقها المعرفية.

ب- التحديد العلمي للنقد المسرحي العربي قبل تحديد منهجه.

2- عبد الرحمان بن زيدان، اشكالية المنهج، مرجع سابق، ص 160.

<sup>1-</sup> نفس المرجع، ن ص.

ج - ضبط المفاهيم الوصفية الضرورية لضبط مجال ممارسة علمية واعية بخصوصياتها وأهدافها وحدودها  $^1$ ).

### 3) قضية المنهج:

إن حركية النقد المسرحي المغربي وما تتميز به من غنى وتطور أعطت خصائص مميزة للمنهج النقدي عند النقاد المسرحيين بالمغرب، من بين نماذج هذه الحركية، نذكر المنهج النقدي للناقد عبد الرحمان بن زيدان.

لقد واكب النقد الزيداني ذلك التحول المجتمعي الذي شهده المغرب في مختلف الأصعدة وتتبع نشاط حركته الثقافية واحتكاكها بالغرب، ما أدت بهذه الحركية إلى فرض تحول لقراءة بن زيدان النقدية التي تمثلت في مختلف المناهج النقدية، إلا أن الناقد عيد الرحمان بن زيدان وبعد قراءته لجل العلوم والمناهج ومعرفته وثقافته المتنوعة استطاع أن يؤسس قراءته المبدعة بذكاء ووعي وتخصص (متنقلا بالكتابة في المسرح – وعن المسرح من درجة النقل الى درجة العقل، ومن حدود الحرفة والصناعة الى حدود الحرفة والصناعة الى حدود الفن والفكر 2).

لقد عمل الناقد عبد الرحمان بن زيدان بجهد ليوسع من رؤيته وقراءته النقدية من خلال مقارباته. خلال دراساته المتنوعة وهذا ما نشهده في كتاباته النقدية التي مارسها من خلال مقارباته. وعليه نطرح السؤال التالي:

- فيما تمثلت هذه المقاربات ؟ - وكيف تطور المنهج النقدي لدى الناقد عبد الرحمان بن زيدان ؟.

<sup>.41</sup> مميرة السباعي، الدكتور عب الرحمان بن زيدان في مرآة التلقي ،مرجع سابق، ص $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> عبد الكريم برشيد، الكتابة بالحبر المغربي في كتابات عبد الرحمان بن زيدان، مرجع سابق، ص 10.

### 1- المنهج التاريخي والاجتماعي:

ان المتصفح لكتب الناقد عبد الرحمان بن زيدان المتمثلة في كتاب (المقاومة في المسرح المغربي، التكريس والتغيير في المسرح المغربي، أسئلة المسرح العربي) يجد أن الناقد اعتمد على المنهج التاريخي، حيث تقول الدكتورة مرية المطيع في حديثها عن المرحلة التاريخية للتوجه النقدي للناقد بن زيدان: (لعل خير ما يؤرخ لهذه المرحلة كتاب المقاومة في المسرح المغربي الذي يتجلى فيه المنهج التاريخي من خلال رصد التفاعل بين التاريخ كأحداث سياسية واجتماعية وثقافية، وبين الإبداع كوثيقة أو صدى لهذه الأحداث  $^1$ )، وفي شهادات قدمها الكاتب عبد الكريم برشيد في كتابه (الكتابة بالحبر المغربي للدكتور عبد الرحمان بن زيدان) تمثلت قى قراءته لكتابات الناقد بن زيدان، حيث ركز الكاتب على تيمتى التاريخ والمقاومة (ومن هنا تأتي أهمية المقاومة في المسرح العربي في كونه أصبح فيما بعد مرجعا لدراسة المسرح المغربي بالرغم من كونه لم يعتمد لا مصادر، ولا على مراجع سابقة 2)، مركزا في ذلك على الظاهرة المسرحية، (الواقع أن الكتاب حاول دائما أن يجمع بين التحليلين، التاريخي والنقدي، وأن يزاوج بين المنهجين، الاجتماعي والسيكلوجي 3)، فكان لا بد من وصف الظاهرة مع سرد الوقائع التاريخية فالتاريخ يؤرخ للمسرح والمقاومة إذ يشتركان في عنصر الصراع والزمن، حيث يقول الكاتب عبد الكريم برشيد في هذا السياق: (من السخف أن ندرس هذا الإبداع بالرجوع إلى التاريخ وحده، وذلك لان هذا الإبداع هو نفسه التاريخ .(4

<sup>1-</sup> مرية المطيع، نقاد ونقود حول أعلام النقد المسرحي المغربي، مطبعة آنفو، برانت، 12، شارع القادسية، اليليدو، فاس، 2014، ص 31.

<sup>2-</sup> نور الدين الخديري، نعيمة الحرشي، تجديد الرؤية في النقد المسرحي العربي في كتابات الدكتور عب الرحمان بن زيدان، مرجع سابق، ص 83.

<sup>3-</sup> عبد الكريم برشيد، الكتابة بالحبر المغربي، مرجع سابق، ص 60.

<sup>4-</sup> المرجع نفسه، ن .ص.

لقد اتجه الناقد عبد الرحمان بن زيدان من خلال (رصد العلاقات الجدلية القائمة بين الأعمال المسرحية وبين نسيج الحياة الاجتماعية التي هي مصدر ومبعث الحقيقة أ، وفي شهادة أخرى أدلاها الدكتور الناقد حسن المنيعي من خلال قراءته لكتابات الناقد عبد الرحمان بن زيدان التي قدمها في كتابه المسرح المغربي (من التأسيس إلى صناعة الفرجة)، حيث يقول في هذا السياق: (اهتم الناقد عبد الرحمان بن زيدان في كتبه المنشورة التكريس والتغيير في المسرح المغربي – المقاومة في المسرح المغربي –أسئلة المسرح العربي) بدراسة الظاهرة من منظور فكري ثقافي اعتمادا على المنهج الاجتماعي التاريخي 2).

من الواضح أن الناقد اهتم أكثر بالصورة التاريخية للظاهرة المسرحية بالمغرب دون إغفاله عن الجانب الجمالي للأعمال المسرحية حيث يقول في هذا الصدد: (انطلقت من موقعة التجربة النقدية التي قرأت الظاهرة المسرحية بالمغرب، فوجدت أنها تتطلب المراجعة، فقمت بعملية نقد النقد وجدت أن كل التراكمات في هذا المجال لم تخرج من التاريخ للظواهر المسرحية المغربية .. لكني حاولت أن أخالف هذا حيث انطلقت من النصوص ذاتما، فحاولت قراءتما ووضعها في صورتما التاريخية دون إهمال جمالية الأداء وفنية التقديم 3).

ومن هذا المنطلق يمننا القول أن الناقد قد اهتم بجمالية العمل المسرحي ما يدل على تطور المنهج النقدي من التاريخي الاجتماعي إلى البنيوي التكويني.

# 2- المنهج البنيوي التكويني:

<sup>.5</sup> عبد الرحمان بن زیدان، من قضایا المسرح المغربي، مطبعة صوت مكناس، 1978، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  حسن المنيعي، المسرح المغربي من التأسيس إلى صناعة الفرحة، مرجع سابق، ص $^{2}$ 

<sup>3-</sup> عبد الرحمان بن زيدان، في حوار تحت عنوان: قضية النقد الأدبي الحديث، مجلة الموقف الأدبي السورية، العدد، 20، 17، كانون الأول 1987 د.

تعد هذه المرحلة محطة أساسية تعكس بجلاء تطور المنهج النقدي عند الناقد عبد الرحمان بن زيدان فبعد أن كان في المرحلة السابقة يولي عناية كبيرة لخارج العمل المسرحي، صار في هذه المرحلة يهتم بداخل هذا العمل أيضا من خلال دراسة مكوناته وربطها بالمجتمع، أي من خلال الوصف المحايث والتفسير والتأويل أ)، ونلمس ذلك من خلال كتابه أسئلة المسرح العربي الذي تجاوز فيه الناقد المنهج الاجتماعي الإيديولوجي وطور قراءته بمصطلحات وأدوات مغايرة، حيث يقول في هذا السياق: (اخترت بعض النماذج التي أتغيا منها: ... قراءة التجربة المسرحية العربية بأدوات مغايرة وعيون مختلفة تراعي التأسيس لخطاب نقدي بديل للسائد ... وتجاوز الكتابة التي كنت قد قرأت بما المسرح المغربي لأنها كانت لا تنظر في الأدبي إلا ما هو اجتماعي/إيديولوجي، دون التعرف على الميكانيزمات التي تحكمت في الإبداع 2).

إننا نجد الناقد عبد الرحمان بن زيدان مسكون الهواجس، كثير الأسئلة التي تقتضي حضور الذات للقراءة (الأنا) وقراءة (النحن) وقراءة (النحن) في ضوء (الأنا)، وقراءة (الأنا) في ضوء (النحن) حيث أطلق لذاته النقدية العنان بالتحليل وتركها على سجيتها. لقد أبرز الناقد في مقاربته ثلاث محاور:

المحور الأول تمثل في جانب تطبيقي للنص المسرحي ككتابة للواقع وفي المحور الثاني جانب قدم فيه أسئلة النقد، أما المحور الثالث فخصصه للمهرجانات المسرحية حيث يقول الناقد بن زيدان: (يندرج هذا الكتاب ضمن متابعتي واهتمامي بالمسرح، وقراءتي لبعض ظواهره وقضاياه وما تطرحه من أسئلة حول تجاربه وإضافاته النوعية والكيفية داخل الثقافة

<sup>1-</sup> مرية المطيع، نقد ونقاد، مرجع سابق، ص 32.

<sup>2-</sup> عبد الرحمان بن زيدان، أسئلة المسرح العربي، مرجع سابق ،ص 40.

العربية ووسط الصراع والوعي بشروطه وحركيته وسيرورته التاريخية والفنية، هذا الاهتمام جعلني أتناول قضية التأسيس للمسرح العربي، وكيف يتم تجاوز النموذج الموجود، والخطاب السائد فيه .. وفي الأخير فضح كل الأدوات التي تدعو إلى مصالحة الواقع والمحافظة على الكائن المسيطر دون البحث عن الممكن أ، ومنه فقد قدم الناقد محاور أبرز فيها طبيعة المقترح من القضايا بكتابة واعية وجدية في الطرح، كما تناول العديد من التجارب المسرحية وأسماء المخرجين والكتاب بالنقد والتحليل، ويشير الكاتب عبد الكريم برشيد في هذا الصدد: (إن الكتاب يضم أسماء وتجارب وكتابات مسرحية مختلفة، هذه التجارب والأبحاث تختلف في أشياء ولكنها بالتأكيد تلتقي عند أشياء الأشياء، وقد حاول الكتاب أن يكشف عن بنيتها الداخلية، وأن يفكك عناصرها، وان يخضع للتساؤل، ويكتسب الكتاب قيمته – بالإضافة إلى جدية البحث وعمقه – إلى تعدد الأسماء التي درس إبداعها، وهي أسماء لها وزغا وقيمتها أ.

لعل ما يميز المنهج البنيوي التكويني عن غيره من المناهج هي مصطلحاته وانحصاره على دراسة بنيات النتاج الأدبي وعلاقته ببنيات مجموعة احتماعية ومن بين المصطلحات التي وظفها الناقد في هذا الكتاب نجد مصطلح الرؤيا للعالم، البنيات العتيقة، الوعي.. الخوفي حديثه عن رؤيا العالم يقول الناقد: (هناك مجموعة من الضوابط والعوالم التي تحكم الإنتاج المسرحي، وتعطيه تميزه داخل التجربة الإنسانية، وهي وجود واقع احتماعي تاريخي يحول الإحساس إلى محفز لإنتاج النص الأدبي، وجعله يخلق وعيا له رؤيته للعالم وحركته في رصد مكونات الواقع، وفي بناء عالم حديد يتجاوز السائد والثابت، ويتخطى

<sup>1&</sup>lt;sub>-</sub> المرجع نفسه، ص 14.

<sup>2-</sup> عبد الكريم برشيد، الكتابة بالحبر المغربي في كتابات عبد الرحمان بن زيدان ،مرجع سابق، ص 77.

البنيات العتيقة المسيطرة على الحقل الثقافي، وإذا كان المسرح يمثل وعيا تاريخيا، فلأنه يعتبر حقل التصادم، يسكنه التناقض والصراع، الفعل ورد الفعل، الموقف ونقيض الموقف، السكون والتحول، تجاوز الانعكاس للموجود والنقل الحرفي للمرئي للاستفادة من المتخيل، أنه بناء واقع جديد ثم تركيبه وصياغته لخدمة ما هو إنساني 1.

إن الرؤيا للعالم لا تعني الانعكاس الآلي والنقل الحرفي للواقع فالناقد من خلال هذه المقدمة يتضح أنه تحدث عن الرؤيا للعالم أنها رؤيا تجمع بين رصد الواقع وبناء عالم جديد انطلاقا من المتخيل، هذا ما انتبه إليه الناقد عبد الرحمان بن زيدان في توظيفه لمفهوم الرؤيا للعالم فالعمل المسرحي يستعين بالشكل الملحمي البريختي لتمثيله للعالم في المسرح، حيث يقول الناقد حسن المنيعي في هذا الصدد: (إذا كانت البنيوية التكوينية قد هيمنت على الخطاب النقدي الروائي والشعري، كما سبقت الإشارة إلى ذلك فإن هيمنة الشكل الملحمي البريشتي على الكتابة الدرامية قد أثار انتباه النقاد باعتباره شكلا يمثل العالم في المسرح حير تمثيل، كما انه يزيل الاغتراب عن المتفرج، ويساعده على أن يتخذ موقفه من الأوضاع المعيشة. ولإبراز مواصفات هذه الكتابة عهد نقاد المسرح إلى تعميق دراستهم حول النظرية البريشتية الشيء الذي أتاح لهم اقتناء مفاهيم جديدة كتقنية الحاكي أو السرد المسرحي، وتقنية المونتاج، وتحطيم الإيهام الأرسطي، ودور الممثل في الأداء، وتدخل المتفرج في إعادة إنتاج متخيل العمل المسرحي 6.

يعد مفهوم الرؤيا للعالم أهم عنصر وظفه الناقد عبد الرحمان بن زيدان في ممارسته النقدية، فعلى النقد أن يبدأ من مكانه الصحيح الذي يتمثل في المجتمع، فهو يرى أن النقد

<sup>. 157</sup> عبد الرحمان بن زيدان، أسئلة المسرح العربي، مرجع سابق، ص $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> حسن المنيعي، المسرح المغربي من التأسيس إلى صناعة الفرجة، مرجع سابق، ص 13.

(يبدأ بنقد المحتمع العربي ونقد بنيته الطبقية الثقافية، لذلك فضرورة النقد تكمن في أن يكشف من الموقع الاجتماعي الذي ينتج هذه النصوص ويدرس رؤيتها عبر دراسة شكل الرؤيا، ويبحث عن العلاقة التبادلية بين النص والواقع الاجتماعي، وأن يوجد العلاقة المباشرة بالإنتاج الاجتماعي عوض أن تبقى هذه تابعة للوضعية الاجتماعية، إنما عملية البحث في الكيفية التي بما يجسد النشاط اللغوي البنية الرؤيوية التي هي مسؤولة عن ولادة النص الدرامي 1).

مما لا شك فيه أن الناقد عبد الرحمان بن زيدان مارس تجربته النقدية بأصالتها وحداثتها من حيث الطرح، وبعصرنة من حيث توظيفه للأدوات الإجرائية، فالمشروع النقدي للناقد عبد الرحمان بن زيدان، هو مشروع متكامل يجمع فيه ما هو إبداعي بما هو جمالي وبين ما هو تفعيل للقراءة وما هو تأصيل للنقد، مرتكزا فيه على ضوابط وقواعد موضوعية استطاع من خلالها أن يفتح وعي كل قارئ لكتاباته لمختلق قضايا المسرح العربي. لقد برز المنهج البنيوي التكويني في كتابات الناقد عبد الرحمان بن زيدان حيث انصب اهتمامه على الجوانب الشكلية والجمالية في الأعمال المسرحية، ما جعله يميل أكثر إلى توظيف المنهج السيميائي.

- فكيف انتقل الناقد المسرح إلى هذا المنهج ؟

## 3- المنهج السيميولوجي:

إذا كان المنهج السيميولوجي في معناه البسيط هو مجموعة من الخطوات والمستويات لتحليل الخطاب، ودراسة العلامات اللغوية وغير اللغوية، فإن الناقد عبد الرحمان بن زيدان وظف هذا المنهج بحسب رؤيته واستيعابه الخاص، خصوصا بعد ان لعبت التراكمات

<sup>.147</sup> مبد الرحمان بن زيدان، اشكالية المنهج في النقد المسرحي العربي، م. س، ص 146، 147.  $^{-1}$ 

الموجودة في المغرب والوطن العربي (دورا أساسيا في خلق صراع أدبي نقدي للرفع من مستوى قراءة النصوص قراءة سيميائية على مستوى الكتابة الأدبية والسينوغرافية، والعرض الذي يلتقي فيه النص والإخراج مع الجمهور أ)، ولعل أي ناقد من النقاد المسرحيين ينتقي من المنهج المعتمد في قراءته أدوات تناسب فعله النقدي، فالطبيعة المركبة للمسرح تفرض على النقاد الاستفادة من أكثر من منهج لذا فتوظيف الناقد عبد الرحمان بن زيدان للمنهج السيميولوجي لم يمنعه من توظيف منهجه الاجتماعي.

إن وعي الناقد المغربي بدور المسرح الايجابي في التغيير والتحويل جعل بعض النقاد المغاربة كعبد الرحمان بن زيدان يتجهون نحو تأسيس نقد موضوعي ينطلق أساس من الممارسة الأدبية الاجتماعية التي تبلورت بفل تلاقح المناهج النقدية الغربية والشرقية، الشيء نتج عنه ظهور عدة قراءات للأعمال المسرحية دعمت تحاليلها الاجتماعية والإيديولوجية ببعض المناهج السيميائية الحديثة <sup>2</sup>)، فضلا عن المهرجانات والملتقيات المسرحية المغربية التي شكلت للنقد المغاربة فضاءات للقراءة ودراسة الأعمال المسرحية، (وضمن الممارسة النقدية استطاع المسرح المغربي أن يجد أدواته الفنية وان يلتمس مناهجة ومفاهيمه مثل، المسرحة، الفضاء، الشخصية، القراءة السيميوغرافية، فضاء النص المسرحي، فضاء اللعب، الفضاء المرئي، الفضاء اللامرئي وغيرها من المفاهيم والمصطلحات والمناهج التي تمت مقاربتها سواء منفصلة أو بشكل متداخل لوصف الظاهرة المسرحية والتي يتم تناولها إلا كعرض مسرحي <sup>8</sup>)، حيث يعتبر الناقد عبد الرحمن بن زيدان العرض المسرحي على أنه عملية تواصل وممارسة سيميولوجية كما أنه حدث ثقافي واحتماعي تتداخل ضمنه المناهج

<sup>1-</sup> مرية المطيع، نقاد ونقود، مرجع سابق، ص 37.

<sup>2-</sup> محمد فراح، المسرح المغربي بين أسئلة الكتابة، مرجع سابق، ص 47.

<sup>3-</sup> المرجع نفسه، ص **48**.

السيميولوجية مع الخلفيات السوسيو-ثقافية، وعلى حد قول الكاتب عبد الكريم برشيد (إن المسرح كتابة سيميائية، انه التعبير بالعلامات التي تحمل داخلها دلالاتها، لهذا كان ضروريا البحث عن لغة مسرحية حقيقية، لغة تكون أكبر من اللفظ وأرحب من الأصوات والإشارات هذه اللغة يمكن ان نستخرجها من الأزياء والوشم والحناء والعمران والقصص والحكايات والاحتفال والخط والفسيفساء والأساطير والأخلاق والألعاب والآداب والرقص والحكم والعادات).

## 4- المنهج الموضوعاتي:

من بين الدراسات النقدية التي مارسها الناقد عبد الرحمان بنزيدان، دراسة أعمال المسرحي المبدع محمد تيمد، والذي جمعت عنه دراسات عدة لجموعة من النقاد والباحثين ضمن كتاب جماعي موسوم ب: (محمد تيمد الغائب الحاضر)، حيث خصص الناقد عبد الرحمان بن زيدان قراءته تحت عنوان: الكتابة المسرحية وقضايا المدينة في مسرح محمد تيمد، والذي طبق فيها مقاربته الموضوعاتية.

إن النقد الموضوعاتي باعتباره منهج يهتم (برصد الموضوعات أو التيمات الاساسية الواعية واللاواعية في النصوص الإبداعية، من خلال الحقول الدلالية والصور الملحة والرموز الموحية، ويوظف مفاهيم تنمي إلى أطر نقدية متعددة ومتباينة <sup>2</sup>)، كما يحمل النقد الموضوعاتي نفس التعريف في الحقين النقدي والعربي ذلك (التردد المستمر لفكرة ما أو

<sup>1-</sup> عبد الكريم برشيد، كتاب حدود الكائن والممكن في المسرح الاحتفالي، سلسلة الدراما النقدية 3، دار الثقافة، الدار البيضاء، ص 10.

<sup>2-</sup> مرية المطيع، نقاد وناقد، مرجع سابق، ص 38.

صورة ما، فيما يشبه لازمة أساسية وجوهرية، تتخذ شكل مبدأ تنظيمي ومحسوس أو دينامية داخلية، أو شيء ثابت، يسمح للعالم المصغر بالتشكل والامتداد<sup>1</sup>).

يتميز النقد الموضوعاتي بانفتاحه على مناهج متعددة يعتمد على مرجعيات فلسفية ومعرفية نذكر منها الماركسية والوجودية والظاهراتية كما تتوظف فيه مصطلحات ومفاهيم متعددة كالتيمة، الصورة، اللاوعي، العرض، الموضوع ... وبالرجوع الى مقاربة بن زيدان الموضوعاتية في دراسته لأعمال محمد تيمد المسرحية والتي وقف فيها على تيمات تنتمي الى الحقل الدلالي للقلق تمثلت في معانات الإنسان، وهي تيمات: الزمن، الموت، السخرية يقول الناقد بن زيدان: (صورة المدينة في كل ابداعات محمد تيمد المسرحية تبدو بتيمات الزمن والموت والسخرية عبثية لها خطاب لا يملك مفاتيحه سوى تيمد ولا يدرك كنهه وأسراره إلا هو كأن هذه الصورة وهذا الخطاب يتحركان في دوائر مغلقة منفتحة على ذاتما لا تحيل إلا على دلالاتما ومكوناتما الداخلية، إلا أن حقيقة هذه الصورة تفحص عن التمرد والانفتاح على العالم الخارجي الذي يحركها وتتحرك فيه فتتمرد على غواية العقم الفكري والثقافي 2).

يربط الناقد عبد الرحمان بن زيدان مسرح محمد تيمد بالمسرح العالمي وبالفلسفة الوجودية والذي استطاع من خلالها المسرحي المبدع البحث عن الأشكال التعبيرية فرؤيته إلى المدينة تفهم فقط بربطها بالفلسفة الوجودية حيث يشير الناقد عبد الرحمان بن زيدان أن منظور تيمد إلى المدينة يتوزع (حسب الحالات والصدمات والمتاهات والتساؤلات التي كان يحملها معه فيستمد بقاءه في هذا التنوع من الكتابة المشهدية، ومن الحياة المقلوبة

<sup>.</sup>  $^{1}$  سعيد علوش، النقد الموضوعاتي، بابل للطباعة والنشر، الرباط،  $^{1}$  1989، ص

<sup>2-</sup> عبد الرحمان بن زيدان، الكتابة المسرحية وقضايا المدينة في مسرح تيمد، دراسة ضمن الكتاب الجماعي، محمد تيمد، الغائب الحاضر، ص 68.

كمشاهدة متلاحقة ومسلسلة وفق قانون غامض يستعصي فهمه والكشف عن أسراره دون اللجوء إلى الأسئلة الوجودية التي تؤطر سيرورة الفعل الدرامي لديه 1).

إن هذا الاتجاه الذي خاضه محمد تيمد برؤية عبثية يراه الناقد عبد الرحمان بن زيدان على أنه (سندا فكريا له، تلك الفلسفات التي تدعو إلى رفض النظرة التقليدية المطبوعة بالتقديس لكل ما هو كائن أن على صعيد الكون، أو على صعيد المحتمع، لكن من غير اقتدار على تقديم بديل يتم به تجاوز العقائد السائدة تجاوزا علميا حقيقيا، مما يفضي بمقتضى هذا النمط من الفلسفات إلى الإحساس بالعبثية المفضية بدورها الى الوقوع في مطب التمزق النفسي والضياع الروحي 2).

وفي وصف لمهارة المسرحي محمد تيمد يقول الناقد بن زيدان أن تيمد (لعب دورا رئيسيا في تحريك هذه التيمات في الحلم أحيانا، وفي اللاشعوري أحيانا أخرى، وذل في نصوص سمتها الأولى هي طبيعة تركيبها القائمة على لوحات لا توجد لا في المكان ولا في الزمان بل في المهارة 3).

من خلال هذا النقد الموضوعاتي الذي مارسه الناقد عبد الرحمان بن زيدان على مسرح محمد تيمد يتضح من ذلك انه قد استفاد من عدة مناهج كالمنهج النفسي والمنهج الاجتماعي، (إذ اللغة الواصفة التي يوظفها بن زيدان تنتمي في أغلبها الى هذين المنهجين، ففيما يتعلق بالمنهج النفسي نجد مصطلحات مثل: التوتر - التمرد - القهر - المتاهة - السراب - الضياع الوهم - القتامة - سوداوية الرؤيا - التشاؤم - المعانات - الفشل - الدمار الداخلي - مرارة الأمل ... وفيما يتعلق بالمنهج الاجتماعي نجد: ايديولوجيا

 $<sup>^{-1}</sup>$  المرجع نفسه، ص  $^{-2}$ 

<sup>2-</sup> محمد زيدان، مسرح تيمد، حقيقة الواقع في العبث، مكناس برانت شوب، 2014، ص 74، 75.

<sup>3-</sup> عبد الرحمان بن زيدان، الكتابة المسرحية وقضايا المدينة في مسرح تيمد، دراسة ضمن الكتاب الجماعي، محمد تيمد الغائب الحاضر، ص 76.

السلطة - وعي تاريخي - الخطاب الواقعي - انعراجات الواقع - الصراع السياسي - انتكاسات الواقع الصراع الاجتماعي - الالتزام - الواقع المادي - الايديولوجية القائمة 1).

### المبحث الثالث: قضايا التجريب المسرحي

إن الحديث عن المسرح العربي يأخذنا إلى الحديث عن المصطلحات التي واكبت ميلاده واستمراريته ليس من أجل دراسة مسألة التأصيل والاقتباس والاستنبات وعلاقة المسرح بالتراث فقط بل لأن المسرح محكوما بتوجهات جديدة شغلت اهتمامات النقاد الفنية والنقدية والتي فجرت من خلالها العديد من الأسئلة حول المعرفة وآفاق هذا المسرح في سياق تحولاته التي فرضتها طبيعة التعامل مع المسرح والتعبير بواسطته عن الذات والآحر وعن ما يسعى إليه الخطاب المسرحي العربي، (وبين الحديث عن المسرح الذي ولى خطابه مع الأزمنة التي ولت مع هذه المفاهيم والمصطلحات، وبين المسرح الذي يبني وجوده الجديد في خضم الكينونة العربية ضمن البعد الأنطلوجي للعالم، تقوت إرادة تحديد الهيأة التي يوجد عليها المسرح للاستجابة للدواعى الظرفية والمعرفية العميقة التي حفزت المسرحيين العرب على اختبار إمكانات التجديد بالتجريب لتقديم صورة أخرى عن العالم السائد، وإعادة النظر في المراجع والأدوات والقيم والمعايير التي كان بعضها أو جلها غائبا أو مغيبا عن الممارسة المسرحية قبل الستينات 2)، ومن بين القضايا التي حضيت باهتمام الناقد عبد الرحمان بن زيدان أثناء قراءته العلمية لتجربة المسرح العربي قضية التجريب، حيث أراد من

 $<sup>^{-1}</sup>$ مرية المطيع، النقد المسرحي الأكاديمي المغربي، قضايا ومقاربات، مطبعة انفو برانت.

<sup>2-</sup> عبد الرحمان بن زيدان، التحريب في النقد والدراما، منشورات الزمن، مطبعة النجاح الجديدة، الدار البيضاء، 2001، ص 12.

خلال هذه القراءة الوصول إلى حقائق وأجوبة أن يؤسس لهذا المفهوم متسائلا عن كينونة، وما إن كان هذا التجريب إبداع أم إتباع ؟

- فكيف عرف الناقد مفهوم التجريب ؟ وكيف كانت رؤيته اتجاه هذا المصطلح ؟

منذ أن وجد المسرح العربي ومشروعه غير مكتمل، وبحربته غير تامة الهيئة ودعوة العاملين فيه تتنكر من أجل إعطائه مشروعية في الوجود، أولا، لأنه مسرح لا يملك تاريخا ولا تراكما يتكئ عليهما أثناء الحاجة، ويرجع إليهما للاستئناس والاستفادة لكتابة نص درامي قائم على حوار مسرحي، ينتج رؤيته التراجيدية للعالم، وثانيا لأنه شكل طارئ على الثقافة العربية إن أخذنا هذا الحكم وقبلناه بمقاييس غربية 1.

لقد تعدد مفهوم مصطلح التجريب عند النقاد والمبدعين العرب نظرا لصعوبة تحديده تحديدا جامعا، إذ تراكمت عبر الكثير من التجارب وما إن تخلص المسرح بالغرب من إشكالات هذا المصطلح، وفي هذا السياق يرى الناقد عبد الرحمان بن زيدان أن تحديد (باتريس بافيس) لمفهوم التجريب المسرحي هو مفهوم حقيقي والذي عرفه في المعجم المسرحي بأنه (المسرح الذي يتخصص في البحث عن الأشكال التعبيرية الجديدة، وفي حالات الممثل، والتساؤل والنظر في مكونات الفعل المسرحي، وعلى العموم فهو قليل الاهتمام بالمردود المادي، لأنه يتجاوز التجارة المسرحية السائدة، وكل حديد بهذا الاسم يجب أن يخضع – جزئيا على الأقل – إلى نظام دائم للتجريب، ولا يشغل التقنيات المتعارف عليها 2).

<sup>.73</sup> عبد الرحمان بن زيدان، اشكالية المنهج في النقد المسرحي العربي، مرجع سابق، ص $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> مرجع نفسه، ص 10.

لقد حضى موضوع التجريب باهتمام الناقد والذي جعله موضوع اشتغاله النقدي في كتبه (إشكالية المنهج النقدي في النقد المسرحي العربي، خطاب التجريب في المسرح العربي، التجريب في النقد والدراما)، برزت من خلال هذه الدراسات قراءته المبدعة في مقاربته لفعل التجريب وأخذ جوانب كثيرة تمثلت في الوعى بالغرب، وتبنى الروح العلمية النقدية، والرؤى الفلسفية والسياق الثقافي حيث يعطى الناقد في كتابه (التجريب في النقد والدراما) مفاهيم لفعل التجريب في المسرح العربي في قوله: (التجريب في المسرح العربي في منظور المسرحيين العرب، يعد صيغة تميز الحضارة العربية في سيرها نحو المستقبل، لأنها صيغة تعارض صيغة التقليد، وتحرض على إقامة تحريب يقوم على التنوع الجغرافي والرمزي للثقافة العربية وينكر التقليد في المسرح، لأن التقليد يحافظ على القيم والمنظومات والمفهومات المنغلقة على الذات وعلى المؤسسة المسرحية عند العرب، إن ممارسة التجريب تسعى إلى ممارسة ثورة فكرية تبحث على فكر وعن فلسفة للفكر المسرحي لتطوير الشكل المسرحي القائم، وإقامة صراعية متزامنة مع النقيض/ العرض وإحداث قطيعة معرفية مع نمطين مجتمعيين متغيريين كل التغاير، الأول: يقدم نفسه أصلا ومصدرا للمعرفة، والثاني: يتمظهر بشكل هذه المعرفة ليصبح صدى لها، يقتبس من هذا الأصل وهذا المصدر لتكوين خطوات التقليد التي تشد الى الخلف<sup>1</sup>).

إن الشك الدائم في قراءة المسرح الذي يجعل الناقد مهووسا بالسؤال، يحدد الناقد الخارطة القرائية في الوطن العربي بحثا عن هويته الحداثية انطلاقا من طرح الأسئلة:

- هل التجريب إبداع أم إتباع ؟
- وفيما تمثلت هوية الإبداع في فعل القراءة ؟

<sup>1-</sup> عبد الرحمان بن زيدان، التجريب في النقد والدراما، مرجع سابق، ص 15، 16.

- إذا كان التجريب المسرحي، نصا، وعرضا، ونقدا أفقا للإبداع، ووسيلة والإقلاع ومواجهة لكل مظاهر التقليد والإتباع، فكيف ينظر العرب إلى ماهية هذا التجريب ؟

- وإذا كان التجريب وسيلة بنائية من وسائل التأصيل المسرحي ؟

فأي تأصيل للمسرح ؟، وأي تثاقف لأي تأصيل ؟

# 1- إشكالية التأسيس المسرحي:

يتضمن كتاب (التجريب في النقد والدراما) جزءا خصصه الناقد لموضوع التجريب في المسرح العربي تحدث فيه عن التأسيس النظري والمفاهيمي والمنهجي وعن التطبيقات الإجرائية للممراسة المسرحية العربية، إذ ينطلق الناقد من مقدمة وصف فيها خطوط تجربته الحافلة بالكتابات السابقة، مستشرقة بآفاق عوالم النقد المسرحي، حيث تقوم هذه التجربة القرائية في مسار التجريب على مرتكزات حددها الناقد كما يلى:

- أولا أنها قراءة متفاعلة من حيث أنها حصيلة تأمل عميق ومتفاعلة مع مسيرة المسرح عربيا ووطنيا.
- وهي ثانيا نظرة اختلافية، هدفها المعلن والدائم هو التحرر من المقاييس الثابتة التي تلقى الإبداع في النقد وتقصيه.
- وهي ثالثا قراءة مؤسسة تقوم على مخزون الذاكرة وتراكمات وأسئلة قراءات ومشاهدات وحوارات وتقبل للنص المسرحي أو العرض  $^1$ ).

وبالمعنى الجمالي للقراءة المتوحشة التي (يحركها جنون مبدع وهذيان خلاق وانسيابية استعارية تتجاوز كل القيود والحدود من أجل تحقيق إرادة الذات المبدعة لها وهي قراءة

<sup>1-</sup> مليكة بنمنصور، عبد الرحمان بن زيدان، سؤال المسرح المفتوح بين الذات والامتدادات، مطبعة وراقة سلجماسة، الزيتون، مكناس 2011، ص

عاشقة لموضوعها تنطق المسرح كما ينطقها وقراءة تقوم على مزايا الوعي الذي قدمته نظريات علم الجمال والتاريخ والفلسفة بكل أزمنتها وأسئلتها 1).

إن قراءة الناقد في هذا الكتاب مرتبطة بالظاهرة المسرحية وصفا وتحليلا ونقدا يهدف من خلالها إلى معرفة جديدة لعالم المسرح بمختلف قضاياه وطقوسه وهي قراءة تحريبية سعى الناقد فيها إلى تقديم مشروع قراءة جديدة للتجريب في بعديه النقدي والتطبيقي على مستوييه العربي والمغربي حيث (يلتقي فيها مخاض التمثل الحقيقي لمناهج النقد بتمثل بنيات المسرح العربي ومكوناته 2).

يبلور الناقد عبد الرحمان بن زيدان دراسته فيما يتعلق بموضوع التجريب في المسرح العربي بين (النحن) و(الآخر)، إضافة إلى بلورة الأسس المنهجية للنقد المسرحي المغربي وأسس النظرية السينوغرافيا للعرض المسرحي حيث ينتقل سؤال الأنا والآخر إلى سؤال علاقة المسرح بالغرب لينصهر من سؤال الهوية إلى سؤال الكينونة حيث يقول: (للدواعي الظرفية والمعرفية العميقة التي حفزت المسرحيين العرب إلى اختيار إمكانات التجديد بالتجريب لتقديم صورة أخرى من العالم السائد 3).

لقد بدأت تتشكل حرية التجريب المسرحي في العالم العربي منذ بداياته مع مارون النقاش بعد أن انفتح الوعي لمكونات الهوية والذات العربية، ما جعل الناقد عبد الرحمان بن زيدان يشكل قراءة تأسيسية للمسرح العربي حيث عمل على تجديد هوية الممارسة النقدية بأصالتها العربية حيث يقول في هذا السياق: (أرى أن النقد المسرحي لا يغتني بالتقليد ولا يغتني بترديد ما قاله الآخرون، إن المطلوب هو تأسيس للمصطلح النقدي العربي، وفتح

<sup>1-</sup> ينظر، عبد الرحمان بن زيدان، التجريب في النقد والدراما، مرجع سابق، ص 7.

<sup>2-</sup> عبد الرحمان بن زيدان، التجريب في النقد والدراما، المرجع السابق، ص 10.

<sup>3-</sup> مرجع نفسه ، ص 12.

حوار حقيقي مع العلوم الإنسانية ، وتمثل ما لدى الغرب، وما في تراثنا من مناهج لتأسيس قراءة بصوتنا وبلغتنا وبفلسفتنا المنفتحة على العالم دون ان تصير ابتذالا قاتلا بالتقليد<sup>1</sup>).

يعتبر التجريب المسرحي العربي وعيا للذات مضادا للآخر، فرغم تأثر المسرح العربي بالغرب ما أنتج علاقة غير متكافئة تضع الموقف العربي المسرحي بين المد والجزر، بين المتقبل والمستورد، إلا أن هذا الوعي لم يفصل العلاقة كلا لأن التجريب كما يشير الناقد بن زيدان في قوله أن التجريب: (لا يقوم على تثاقف وحوار الحضارات والثقافات والفنون سيكون حتما تجريبا محكوما عليه بالتثقف والتكرار والتقليد، لغاب الوعي الضدي الذي يضبط عملة التثاقف 2).

إن أساس التأصيل هو ما يبرز الاختلاف عن الآخر في التجريب المسرحي وهو ما يؤكده الناقد الكاتب عبد الكريم برشيد حيث يرى أن التجريب هو تجريب للتأسيس وهذا يمكن أن نميزه عن التجريب في الغرب  $^{5}$ )، وهذا ما يؤكده الناقد عبد الرحمان بن زيدان في أن (الاختلاف في التجريب المسرحي هو أساس التأصيل، لذلك فالتجريب المسرحي العربي يعد صيغة تميز الحضارة العربية في سيرها نحو المستقبل لأنما صيغة تعارض التقليد، وتحرص على إقامة تجريب يقوم على التنوع الجغرافي، والرمزي للثقافة العربية  $^{4}$ )، وهذا ما يعني أن مناقشة إشكالية التجريب في المسرح العربي هي (في النموذج المسبق ومواجهة كل نموذج متشكل ومكتمل  $^{5}$ ).

 $<sup>^{-1}</sup>$ عبد الرحمان بن زيدان، التجريب في النقد والدراما، مرجع سابق، ص  $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> عبد الرحمان بن زيدان، اشكالية المنهج في النقد المسرحي العربي، مرجع سابق، ص 20.

 $<sup>^{3}</sup>$  عبد الكريم برشيد، مرجع سابق، ص 105.

<sup>4-</sup> عبد الرحمان بن زيدان، التجريب في النقد والدراما، مرجع سابق، ص 15.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- مرجع نفسه، ص 17.

يعتبر الناقد عبد الرحمان بن زيدان التجريب وسيلة من وسائل الحداثة وممارسة للحرية حيث يقول أن: (التجريب يعد ممارسة لفعل الحرية اتجاه مختلف كوابحها تحقيق للممكنات الإبداعية للذات العربية 1)، فهي حرية التعبير وإعادة التفكير هذا ما يجعلها وسيلة من وسائل الحداثة، ما يبرز دور المسرح الغربي في تحفيز المسرح العربي للسير إلى أفق التطور والانتقال من الشكل التقليدي إلى الشكل الحداثي، وهذا ما جعل الناقد يعرض مراحل هذا التحول مبرزا كل مرحلة بخصوصياتها، انطلاقا من المرحلة الأرسطية إلى الشعرية الكلاسيكية إلى المرحلة الرومانسية مستعرضا في ذلك علاقة النقد بالأدب من خلال إظهار تلك العلاقة بين النقد الأدبي، والنقد المسرحي، حيث تبلورت مناهج نقدية عدة تمثلت ما بين المنهج الاجتماعي والمنهج التاريخي والمنهج البنيوي ومناهج العلوم الإنسانية كالأنتروبولوجيا والسيميولوجيا والتحليل النفسى فكانت لهذه المناهج تأثير وبصمات واضحة في النقد المسرحي وتحليل الظاهرة المسرحية، فتطور العمل المسرحي من الكتابة إلى الإخراج جعل الناقد يطرح إشكالية تعريف المنهج النقدي المسرحي في كتابه (التجريب في النقد والدراما)، حيث حاول في هذا الكتاب معالجة العديد من القضايا في مستويات عدة متطرقا فيها إلى موضوع التجريب في المسرح العربي وإلى موضوع النقد المسرحي الغربي منتقلا إلى قضايا التأسيس النظري لسينوغرافيا العرض المسرحي إضافة إلى دراسة بعض التجارب العربية.

لقد نظر الناقد في هذا الموضوع من زاوية كشف علاقته بوسائل الاتصال وعلاقة النص بالعرض ما يؤدي إلى (بلورة نقدي مسرحي أو نقود مسرحية نوعية ومتنوعة يتنوع

<sup>.22</sup> عبد الرحمان بن زيدان، التجريب في النقد والدراما، مرجع سابق ، ص $^{-1}$ 

مكونات الحدث المسرحي وجماليته <sup>1</sup>)، وعن قضية التأسيس النظري للسينوغرافيا أشار الناقد أن (السينوغرافيا الجديدة ، مقابل السينوغرافيا التقليدية التي كانت سائدة في الشعرية الكلاسيكية القائمة على مفهوم الزخرفة المسرحية الثابتة، قد أدت إلى تأسيس فلسفة جديدة عن الفضاء المسرحي بمعناه المعاصر في ارتباط مع التكنولوجيا الحديثة المتطورة والمتعلقة أساسا بمندسات الصوت، والإنارة، واللون وتصميم المكان، والمعمار ... مع كل من جوردن كريج، وادولف أبيا، وتبرنس كراي <sup>2</sup>).

عالج الناقد تجربة كتابة المسرح الشعري بمظهريها، مظهر الكتابة المسرحية الشعرية، ومظهر الكتابة المسرحية النثرية لينتقل بعد ذلك إلى دراسة تجربة الكتابة عند توفيق الحكيم من خلال ثلاث مستويات تمثلت في التجريب، التأصيل والأدرمة، كما اشتغل في هذا الكتاب على الأسس الفنية والمنهجية للتجربة الإخراجية للمخرج المصري والذي اعتبر تجربته محطة استراتيجية لصناعة الفرجة برؤية جديدة في الإخراج.

إن كل هذه الإشكالات التي طرحها الناقد في كتاب "التجريب في النقد والدراما" كانت أطروحات سجلها بتحليل نماذج نظرية ومنهجية، اتضح من خلال رصد الناقد لقضايا التجريب في النقد والدراما، بلوغ حد من النضج نظرا لتقاطع المناهج المحللة للظاهرة الأدبية بما فيها المسرحية تجمعت في قالب تركيبي يقوم على التحليل والتفكيك والنقد ونقد النقد كما انه منهج متفتح على جميع النوافذ المعرفية بالفلسفة واللسانيات والتاريخ .. الخ.

#### 2- خطاب التجريب ومساءلة المسرح العربي:

<sup>.88</sup> عبد الرحمان بن زيدان، التجريب في النقد والدراما، مرجع سابق، ص $^{-1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - مرجع نفسه ، ن ص.

تتمحور أسئلة الناقد حول تطور واقع المسرح العربي بين التأليف الدرامي والإحراج وانعكاسه على الحركة النقدية المسرحية انطلاقا من تلك التحارب التحديدية التي شاهدها الناقد في الكثير من المهرجانات متابعا مسيرة المسرح العربي بنصوصه الدرامية وتجاربه في الإخراج وبخصوصياته النقدية حول الإبداع والتباع فيه ما أثار انتباه الناقد حول تعدد المسارح في الوطن العربي وتعدد الكتابات وأساليب الإخراج، وينطلق من هذا السياق في قوله أن (التحريب في هذا المسرح تجارب لا يمكن حصرها أولا أو تحديد موضوعها في أطروحة واحدة، أو ملمح واحد، لأن مشارب الثقافة المسرحية العربية فيه متنوعة المصادر، ومتباينة المنطلقات والخلفيات والوظائف، لأن مرتكزات الكتابة المسرحية العربية قد بدأ تغييرها وتجاوزها عندما بدأت تنظرح أسئلة جديدة حول الإجابة الجاهزة، وحول الأشكال السائدة حول المسرح الموجود الذي لم يعد مبررا للبقاء بعد السبعينات — بإلغاء الثابت، وما يخلفه من سكون في الخطاب ودلالاته أي.

لقد تتبع الناقد عبد الرحمان بن زيدان بكل وعي شرائط ومكونات هذا المسرح وهو يعيش زمن التجريب، حيث فكك فيه أولويات المسرح وبني من حركيته ومن إبداع رؤيته وموقفه، كما عمد فيه إلى مناقشة أهم المصطلحات والقضايا والأطروحات الموحدة للمسرح العربي وعدم ضبط المصطلحات النقدية أدخلت الناقد في مغامرة الكتابة في المسرح العربي وعلاقته بالتراث، ما وضعه أمام اهتمامات كثيرة مفعمة بالاختلاف (الذي يعطي لكل تجريب أكثر من سمة، وأكثر من دلالة حتى تصير أبعاد التجريب معرفية وفنية وجمالية وإيديولوجية كلها تنصهر في بناء النص لإنتاج خطابه الخاص لغويا وبصريا 2).

 $<sup>^{-1}</sup>$ عبد الرحمان بن زیدان، خطاب التجریب فی المسرح العربی، مطبعة سیندی، مکناس، ط1، 1997، ص  $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> عبد الرحمان بن زيدان، خطاب التجريب في المسرح العربي ، مرجع سابق، ص 8.

يعد التجريب من أهم المراحل المعروفة في تاريخ البشرية، لذلك فقد دخل الناقد عبد الرحمان بن زيدان في تجربة جديدة واسعة وشاملة اشتغل فيها على المسرح المغربي والمسرح العربي تنظيرا وممارسة، طرح من خلالها أسئلة حول الهوية والتأسيس والتأصيل، ويعد هذا الطرح قفزة نوعية في رؤية الناقد من مساءلة المسرح العربي في إطار تأسيسه وتأصيله إلى مساءلة التجريب في المسرح العربي حيث انسجم هاجس أسئلة الهوية والتأسيس والتأصيل مع الكتابة الفكرية التي تدعو إلى التراث في كتابه خطاب التجريب في المسرح العربي.

لعل الناقد خلال طريق بحثه كان يسعى إلى الجدة و تطوير المفاهيم وتشكيل الوعي بالانفتاح على العالم الجديد الذي يجاور كل الأزمنة ليتولد الإبداع بفعل التثاقف، لذا وقف الناقد عبدد الرحمان بن زيدان على أهم المكونات التراثية التي ساهمت في تأسيس التوجه المسرحي المغربي وفي هذا الصدد يقول عبد الكريم برشيد: (إن كتاب خطاب التجريب في المسرح العربي ، هو مرحلة أخرى، لا أقول في تجربة عبد الرحمان بن زيدان ، ولكنه مرحلة أساسية في تاريخ المسرح العربي ، وهو يمثل آخر صيحة وصل اليها المسحيوت الآن في آخر دورات الملتقيات والمهرجانات وبالتالي، فهو يقبض على أكثر الأسئلة حركة وراهنية ، وأكثرها علاقة بالمعيش اليومي، وأكثرها ارتباطا بالموروث بالإنسان العربي أ.

## المبحث الرابع: قضايا التنظير المسرحي.

## 1 . إشكاليات التنظير:

رغم أن المسرح العربي لازال يستمد مقدمات من بعض التجارب المسرحة العالمية ، إلا أنه لازال يبحث وينقب في التراث العربي من أجل تأصيله في الثقافة العربية كممارسة

<sup>.43</sup> مرجع سابق، ص $^{-1}$ 

مسرحية يمكن قبولها أو رفضها من قبل الجماعات المسرحية، وقد واكب هذه الممارسات المسرحية كتابة نقدية تتبعت مسارها وحركتها، الشيء الذي جعل من التجارب العربية تتعدد وتتنوع لتخول النقد العربي إلى البحث والدراسة .

وفي هذا الصدد يرى الناقد عبد الرحمان بن زيدان ( أن الكتابات النقدية التي تدافع عن الظواهر المسرحية العربية، والتعريف بالموروث كانت متقيدة بالمنهج التاريخي وهي تقرأ الممارسة المسرحية العربية، في ايجابياتها وفي سلبياتها، في نجاحها وفي فشلها. وقد كانت كتابات سلمان قطاية، والدكتور محمد يوسف نجم، وعلي عقلة عرسان، و الدكتور حسن المنيعي، والدكتور علي الراعي ذات توجه أكاديمي يراعي شروط النتاج كموضوع ثقافي له علاقة وطيدة بما هو فني 1).

إن انشغال الناقد عبد الرحمان بن زيدان بقضية هوية المسرح العربي و بتلك البيانات والنظريات المسرحية من خلال معايشته داخل حقل الحركة النقدية المسرحية العربية هو ما جعله يجمع ملاحظاته واستقراءه لموضوع التنظير وقضاياه في كتاب صاغ فيه موضوع بحث عنونه به " قضايا التنظير المسرحي من البداية إلى الامتداد "في شكل فريد من نوعه لم تسبق له سابقة، تناول فيه جل النظريات المسرحية العربية ، بخصوصياتها وحواراتها وعلاقتها بالغرب وتأثير هذا الأخير عليها، دخل عليه الناقد بكل جرأة في ارتياده لما هو غير مطروق واقتحامه لما لم يقتحم من قبل.

يهدف الناقد من خلال هذا البحث إلى خلق التواصل الحقيقي مع المسرح من أجل فهم وتفسير مكونات الثقافة العربية و الكشف عن جذورها بجدل يرسم آفاق جديدة يخرج بها المسرح العربي من وضعه المأزوم في قراءة متأنية وقد حاول في ذلك إلى ( إعادة ترتيب

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - عبد الرحمان بن زيدان، قضايا التنظير للمسرح العربي من البداية إلى الامتداد، مطبعة اتحاد الكتاب العرب ، 1992، ص 7

النظرة إلى المسرح – بربط الطروحات التي جاءت بها كتابات النقاد، والمنظرين لهذا المسرح، وهو يبحثون له عن آفاق ذات صلة بالثقافة العربية ككل، بعيدا عن نتاج قائم على الاكتساب، والاقتباس، قريبا من رؤيا مسرحية متميزة في الكتابة والإخراج والتمثيل والتذوق، رؤيا تنهض على ثورة جمالية لا تتعرف على المعروف وتقبل به، ولكنها تطمح إلى كشف ما لم يتم كشفه بعد) أ.

إن التراكمات النوعية في مجال التنظير المسرحي العربي وتلك الفروقات الموجودة بين المجهود وكذا تباين المنطلقات واختلاف الأهداف هي ما دفعت الناقد عبد الرحمان بن زيدان إلى البحث في هذا الموضوع والتعمق فيه ليتبين له بعد قراءة حل تلك النظريات والبيانات حسب قوله: (وجود أطروحات مركزية توجه اهتمام المنظرين وتأخذ بألبابهم. وهي أطروحات غالبا ما تتفق في النظرة الكلية وتختلف في تكوين عناصر الرؤيا وهذا في رأينا راجع إلى الاختلاف والتنوع في القراءة لوضعية المسرح العربي – التي غالبا ما تكون مشروطة بالأدوات الإجرائية، والترسانة المعرفية التي يملكها كل منظر 2).

لهذا فقد قسم الناقد عبد الرحمان بن زيدان بحثه هذا إلى بابين كل باب يضم ثلاث فصول، حيث تحدث في الفصل الأول عن قضية النهضة العربية و عن هوية المسرح العربي وتطرق في الفصل الثاني إلى إشكالية التنظير للمسرح العربي حيث خصص في هذا المحور مناقشة آراء بعض الرواد كمحمود أمين العالم وجاك بيرك وحسام الخطيب والكتابات التنظيرية لكل من توفيق الحكيم وعلي الراعي وتلك البيانات التأسيسية في الوطن العربي كبيانات جماعات المسرح الاحتفالي بالمغرب .. إلخ ، كما انتقل في الفصل الثالث إلى رصد

 $<sup>^{1}</sup>$  - عبد الرحمان بن زيدان قضايا التنظير للمسرح العربي من البداية الى الامتداد، المرجع السابق. ص $^{1}$ 

² - مرجع نفسه، ص 12.

أسئلة التنظير في كتابات النقاد المنظرين ليأخذ الحديث عن الجماعات المسرحية العربية والتجربة التنظيرية جزءا كبيرا من البحث في الباب الثاني.

ليصل في الأخير بنتيجة مفادها أن: (المنظرين رغم أنهم لا يعترفون بوجود تأثير غربي على مسرحهم، فالأكيد أنهم استفادوا من تجارب مسرحية رائدة في العالم. وهذا دليل على أن الانفتاح على الآخر قد أخذت تحدده ضوابط عديدة منها الاستيعاب والنقد والإضافة 1).

إن الهدف من التنظير في رأي الناقد عبد الرحمان بن زيدان هو تشكيل هوية تميز المسرح العربي عامة والمسرح المغربي بالخصوص للخروج من هيمنة الشكل الغربي، حيث يعرف الناقد التنظير على أنه: (وضع قواعد جديدة وفق تصورات معينة ورؤية للعالم تعكس مجموعة الطموحات والمشاعر والأفكار التي تضم أعضاء مجموعة أو فرقة  $^2$ )، كجماعة المسرح الاحتفالي التي ترى (أن المسرح لا يمكن أن يغير ما دام هو نفسه لم يتغير ولم يتحاوب ويتفاعل مع الواقع العربي، ولم يجسد العلاقة الجدلية بينه وبين الجمهور، إن المسرح المبحوث عنه هو ذلك الذي يهدف إلى إعادة النظر في العلاقات بين أفراد المجتمع أو إعادة تأسيسها على ركائز متينة وحقيقية تعيد الاعتبار للإنسان والمجتمع والثقافة والفن العربي لتكسبه هويته بذلك كل مشروع — تغرببي — يريد أن يفرض تقنياته وأدوات احتوائه على الثقافة والموية العربية  $^8$ ).

 $<sup>^{16}</sup>$  عبد الرحمان بن زيدان قضايا التنظير للمسرح العربي من البداية الى الامتداد ، مرجع سابق ، ص  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> – مرجع نفسه ، ص 104

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - عبد الرحمان بن زيدان قضايا التنظير للمسرح العربي من البداية إلى الامتداد، مرجع سابق، ص 289

إن الاحتفالية كما يراها الناقد عبد الرحمان بن زيدان جاءت من أجل (خلق مسرح عربي لا يعرف التكرار أو الاستنساخ الرديء من التجارب الغربية أو غياب السؤال النقدي والإدراك الفني والتعامل المستوعب للفروقات الموجودة بين الحضارتين العربية الغربية 1).

### 2 . توظيف التراث الفرجوي في مسرحية "زنوبيا في موكب الفينيق" :

ضمن سلسلة "نصوص مسرحية" صدرت عن الهيئة العامة لقصور الثقافة بجمهورية مصر العربية مسرحية "زنوبيا في موكب الفينيق" في طبعتها الثانية من تأليف الناقد والكاتب عبد الرحمان بن زيدان فقد أصدرت أول طبعة في فاس حيث خاض الناقد في خلال هذه المسرحية تجربة التأليف المسرحي، والتي تطرق فيها إلى مواضيع المسرح العربي بمداراته وإكراهاته، بتجاربه وثوراته في شكله وفي مبناه لبناء المختلف والجديد في شكله الجديد، جاءت الرغبة في تحقيق هذا المختلف لكتابة النص المسرحي "زنوبيا في زمن الفينيق" التي يصفها كاتبها الناقد عبد الرحمان بن زيدان أنحا: (عبارة عن ذاكرة حية انقدحت معانيها من دهشة اللقاء بموضوع جمعت عناصره، وأفكاره، وانفعالاته، وتأملاته من أعماق النسيان والشعور واللاشعور حيث الجهل يصير تذكرا، والتذكر يصير رغبة، والرغبة تصير إصرارا على الإصرار كي يكسر طوق الصمت 2).

إن ما قدمه الناقد عبد الرحمان بن زيدان من كتب نقدية وتنظيرية نعتبرها مرجعا أساسا يمكن انتهاجه كنظرية في المسرح العربي، إلا أن الناقد لم يكتف بالنقد لهذا المسرح العربي بل أراد خوض تجربة التأليف المسرحي من خلال هذا النص المسرحي الذي يجمع بين المتناقضا، بين ما هو متآلف وما هو متنافر، بدءا من سؤال الغموض وصولا إلى جواب

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - مرجع نفسه ، ص 285

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - عبد الرحمان بن زيدان . مسرحية "زنوبيا في موكب الفينيق". مطبعة أنفو - برانت. الليدو . فاس 2008.ص 7.

الوضوح في لغة شعرية درامية بدلالات قوية، مستحضرا تاريخا مجيدا للشعر والمسرح من أجل تأسيس مرجعية فكرية اعتمادا على الأسطورة في لغة إيحائية رمزية.

ولأن أي مسرحية لا تخلو من عنصر الصراع فكان لا بد من توفير متناقضات تحقق هذا الصراع، لذا اختار الكاتب ثيمة الخير والشر كصفات تميز شخصيات نصه المسرحي نظرا لأن هذه الصفات تتوفر في كل زمان ومكان، فأعطى سمة الخير لكل من شخصية "الفينيق" الطائر الأسطوري المنبعث من الرماد، وكذا ملكة تدمر "زنوبيا" وأعطى لشخصية "الدمية" سمة الشر لأنه الخصم النقيض وبينما يحضر هذا الشر في الصراع المسرحي فلاشك أن الصفات السيئة التي تتولد منه تكون لها مكان في النص (كالمكر، والنفاق، والإهمال، والخداع) كما يحضر في الجهة المقابلة من الخير صفات حميدة (كالإيمان بالقدر، والإخلاص، والتحدي والمبادئ والقيم).

لا يعطي الكاتب بن زيدان زمانا محددا في النص نظرا لأن هذا الزمان قابلا للتجدد ويحضر في كل الأحداث ومثل المكان بتلك المدن والحواضر التي تشهد حصارا واستعمارا، فكما عاش الكاتب الواقع المر طبقه على النص المسرحي بكل انفعالات وحالات نفسية تعكس صدق وإحساس الكاتب لما يسرده في النص من التاريخ والأسطورة الذي عاش من جوا من القلق تبين منذ بدايته من خلال تلك الارتباكات التي توزعت في النص عند البطلين "الفينيق" و"زنوبيا" لتنتهي بخيبة أمل بعد فشل المشروع التاريخي العربي بسبب ضياع مفاتيح المستقبل والمدينة التي تعد لغزا لهذه المسرحية وتشكل مفاتيح المدينة تطلعات الغنى والثراء الفاحش وحب السلطة والمال كما يتضح في الحوار التالي:

(الدمية: إذا أعطيناه المفاتيح، أو استردّها مع أتباعه، ورفعنا الحصار، وسرّحنا المساجين سنفقد سيطرتنا على المدينة.

العراف: نفقد أبواب الجنّة والنار.

الدمية: نفقد بيت المال. والغبرة التي تصير مالا وسلطة.

العراف: نفقد آبار الذهب الأسود، ومعامل تكرير وتصفية هذا الذهب.

الدمية: والثورة السمكية. 1)

إن دلالة المفاتيح لا تخص مكانا معينا أو مدينة واحدة فقط، بل تخص الكثير من المدن العربية، التي تميز حكامها بالغطرسة والجبروت وعشق المال لذا يعتبر هذا الأخير المفتاح الذي يعتمده المسيطرين على المدينة في سيطرتهم على الحكم وعلى الناس وهذا ما التمسناه من خلال ما جاء به الفينيق على لسانه فاضحا أسرار المدينة:

(الدمية: لا تحلم وسأعطيك من المال ما يكفيك؟

الفينيق: لا أحد منكم يحتفظ بالمال بعد اختلاسه.

الدمية: لك نصيبك من الودائع والذهب الأسود والدّانات والياقوت والمرجان والأسهم.

الفينيق: ماذا تعبدون؟ ومن يكون معبودكم؟

الدمية: أتباعنا من كل الألوان والأمصار يأتون لأخذ نصيبهم من الغنائم إلا أنت.

الفينيق: لأن المتسولين يصلون قبل وصول المال ...

الدمية: وأنت ماذا تعبد؟

 $<sup>^{28}</sup>$  - عبد الرحمان بن زيدان . مسرحية " زنوبيا في موكب الفينيق " . مرجع سابق. ص

الفينيق: أنا لا أعبد المال... أعرف... أعرف أنّ لك من المال ما يجعلك ثملا طول حياتك.

الدمية: بمالي أغيّر عالمك.

الفينيق: وبأحلامي أواجه مكرك. يا رئيس حزب الأغلبية في بلاد الواقواق.

الدمية: أحلامك ستدمّرك.

الفينيق: إنكم تدمرون روحي في المدينة. وتدمرون من أحب.

الدمية: لنا مفاتيح مدينة تدمر وبغداد والقاهرة ومكناس وفاس ومراكش والقدس وبابل وطرابلس  $^1$ ).

لعل هذه الحوارية المناقضة بين الدمية والفينيق هي ما تبرز لعبة التمثيل والمكر والسخرية وحالات النصب والاحتيال التي شاعت في الوطن العربي، فهذه الثيمة التي يدور حولها النص الدرامي المقدم، والتي تبدأ بسرقة مفاتيح المدينة المحاصرة هي التي كشفت عن اسباب الضياع الذي عاشه الوطن العربي من خلال كبت الحريات، و تحجير وتغريب المفكرين والمثقفين ومحاربة الفكر والقضاء على عناصر التجديد والتغيير كما هو مبين في الحوار التالي:

(الدمية: (بحزم) لا تخف. لقد جعلنا لكل جدران المدينة آذان.

العراف: وبدأنا في تعطيل العقول والكفاءات.

الدمية: وجعل الناس...

العراف: (مُكمّلا) دون ألسنة.

<sup>1 -</sup> عبد الرحمان بن زيدان ، مسرحية " زنوبيا في موكب الفينيق" ،مرجع سابق،ص 47، 48

الدمية: ودون عقول.

العراف: سخريتك السخيفة تفسد متعتي بحضوري بينكم. (يشير إلى الدمى المعلقة في الهواء).

الدمية: وما العمل؟

العراف: محاصرة كل من يخرج على القانون ومحاكمته.

الدمية: كيف؟

العراف: زعيم التحريض المذهبي زادت شعبيته.

الدمية: وزادت كراهيته لنا.

العراف: وما العمل؟

الدمية: نلقي القبض على هذا الزعيم. 1

لم يفضح الكاتب من خلال لسان الشخصيات أسرار المدينة فقط وسياستها بل أعطى حلولا ونتائج باللغة الشاعرة التي يحملها البطل "الفينيق" لإرجاع المدينة إلى حالها وحقيقتها، فللكلمة قوة ودلالة في التأويل لرمز الحرية والتحرر، رمز الفكر والتأمل، فالكلمة سلاح يخاف منه الحكام والمسئولون فيلجئون إلى كل وسائل المساومة والترغيب من أجل القضاء على الكلمة وإخفاءها ،لذا جاء الحوار على لسان الدمية التي تمثل الحاكم او الوكيل الذي يلجأ للمساومة مع البطل "الفينيق" كالتالي :

(الدمية: إذا أعطيتنا صمتك سنعطيك عفوا كاملا.

الفينيق: وإذا تكلمت؟

 $<sup>^{26}</sup>$  - عبد الرحمان بن زيدان . مسرحية " زنوبيا في موكب الفينيق" ، مرجع سابق، ص

الدمية: أصمت وسنعفو عنك.

الفينيق: وبعد العفو.

الدمية: نتركك تغادر المدينة. 1 ).

إن "الفينيق" كما جسده الكاتب هو رمز الحرية والتحدي والفكر والوعي، الشيء الذي يميز الكاتب في كتابته الواعية وفكره المتزن ، فرمز المثقف يعد هاجسا مضرا لأصاحب الحكم والساسة المسيطرة على المدينة فهو مصدر إزعاجهم، إذ يعيق طريقهم ويمنعهم لذة السيادة فهم يشعرون بالنقص إزاء أهل الفكر والثقافة فيسعون بتهكمهم وإرغامهم المفكرين على الاستسلام كما سبق وذكرنا في الحوارات.

من خلال ملاحظتنا لأسلوب ولغة المؤلف في تجربته المسرحية يتضح لنا جليا أنه يكتب بحظور رؤيته النقدية، لتأخذ المسرحية خصوصية تميزها عن باقي المسرحيات، فهي مسرحية تجريبية مسكونة بهاجس السؤال، ولعل المؤلف كونه ناقدا متخصصا كان حريصا كل الحرص ليحقق كتابة متميزة يصب فيها معرفته وثقافته، فتوظيف التراث من خلال الأسطورة والرجوع إلى التاريخ يدل على اطلاع المؤلف والناقد عبد الرحمان بن زيدان واستناده على مرجعيات عدة ليقوم بمعالجة دقيقة وتحقيقا جماليا يعطي لونا خاصا للمسرحيته.

إن لغة المسرحية الإبداعية والقوية تعكس تمكنه المسبق لها، من خلال النقد والتنظير اللذان سبقا تجربة التأليف المسرحي، وإضافة إلى ذلك فهي لغة شعرية أضفت في النص

203

<sup>50</sup> ص مرجع سابق، ص  $^{1}$  عبد الرحمان بن زيدان . مسرحية " زنوبيا في موكب الفينيق" ، مرجع سابق، ص

جماليات أعطته شكلا خاصا ومضمونا جمع بين التأليف والنقد والشعر لينتج أدبا حقق إضافة نوعية في المسرح العربي.

يعتبر التراث مصدر إلهام وايحاء، وظفه الناقد من خلال تلك الشخوص التراثية التي تعكس رؤية الناقد المعاصرة للتراث، مواكبا بذلك تحولات العالم وصيرورته المعرفية، ما جعل الناقد يبرز أهم قضايا العصر وتناقضاته، في عمل إبداعي جمع بين النقد والتحريب.



وخلاصة ما يمكن أن نستنتجه من خلال هذا البحث هو:

- أن ازدهار المكابدة الميدانية لإنجاز مشاريع نقدية يعود إلى الوقت الذي صاحبت فيه البواكير المسرحية الأولى تلك الدراسات النقدية التي كانت تقوم على المنهج الذوقي الانطباعي المنشور في الصحف الوطنية.

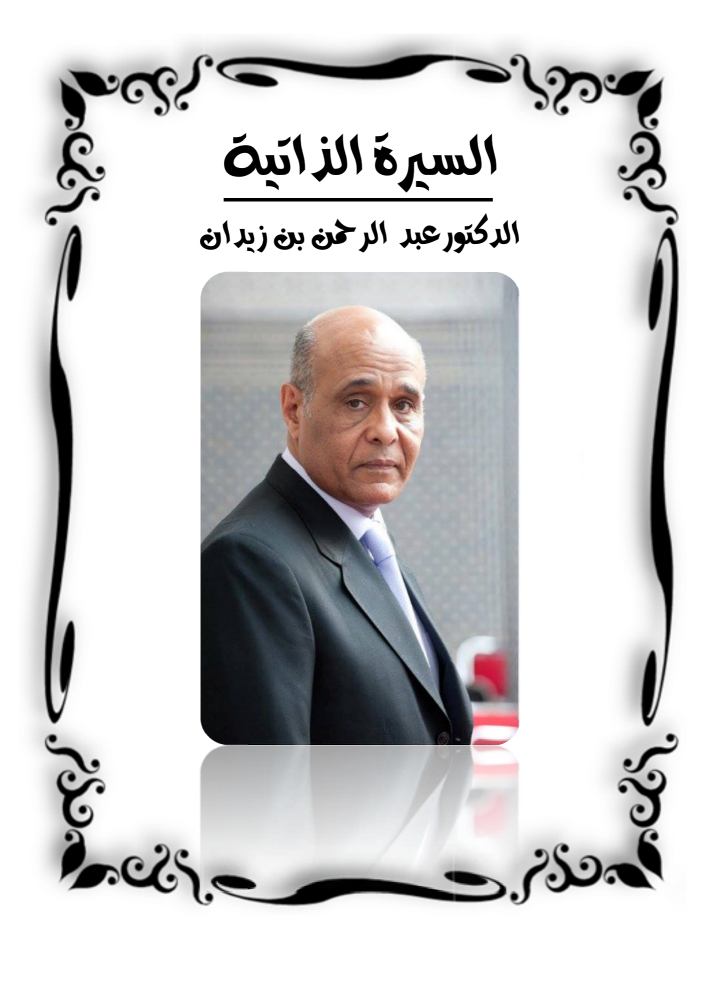
- أن هذه الدراسات اهتمت بإشكالية تأسيس مسرح مغربي بسيماته وخصوصياته بعيدا عن تلك التأثيرات الغربية والعربية، الشيء الذي حفز المسرحيين المغاربة لإعادة النظر في الظاهرة المسرحية والبحث عن شكل مسرحي يحتضن ثقافتهم المغربية ويعبر عن وجدانهم كما ساهمت في تجارب مسرحية تبلور معظمها في مسرح الهواة بالمغرب كالمسرح الاحتفالي والمسرح النفي والشهادة.

- أن قضية التأسيس تعتبر من بين القضايا التي واجهت النقد المسرحي المغربي حيث ارتبط المسرح المغربي في مراحل تأسيسه بفعل التأصيل الذي يعني بالعودة إلى التراث واغتراف محتوياته المادية والوجدانية والفكرية كما يعني بأصالة نتاجه الإبداعي المسرحي المغربي المرهون بالخصوصية التي أفرزها التكوين الإيديولوجي والثقافي والاجتماعي.

- أن إشكالية تأصيل الخطاب المسرحي المغربي والتي ارتبطت بإشكالية توظيف التراث في أذهان المغاربة المسرحيين، اصطدمت بمشاكل عدة نظرا لانطلاقها من ثنائية الأصالة والمعاصرة.
- أن التنظيرات المسرحية استطاعت إيصال صداها إلى أقطار المسرح العربي وتوسيع دائرتها حيث عملت على مشاركة النقاد والمبدعين أصحاب المواقف الداعمة لها بالقضايا والمفاهيم والتي تسعى لتأصيل الظاهرة المسرحية في الوطن العربي.
- أن لهذه النظريات أثر في تطور النقد المسرحي بالمغرب فكل هذه التنظيرات تسعى لإيجاد مسرح عربي مستقل بذاته الشيء الذي جعل الكثير من المسرحيين يتعاملون مع التراث بنوعيه الأدبي والشعبي، لتجعل في الآخر المسرح العربي يتأرجح بين الأنا والآخر.
- أن النقد المسرحي استطاع من خلال هذه التيارات التنظيرية أن يطور من مفاهيمه وأدواته الإجرائية، وعلى قراءة العرض من منظوره الفني والمعرفي فيوضح السلبيات ويعرف بالنظريات الغربية.
- أن للنقد المسرحي الجامعي دورا كبيرا في تطوير الظاهرة المسرحية المغربي وتتبعها منذ بدايتها ودراسة مضامينها وتحليل نظرياتها.

- أن مسيرة النقد المسرحي هي مسيرة ثرية بمناهجها ومقارباتها وانفتاحها على المناهج المسرحية الغربية ما يفسر الوعى بالظاهرة المسرحية.
- أن النقد المسرحي المغربي كان كافيا لتحقيق تراكما نقديا نتيجة ذلك التراكم الغني والمتنوع الذي عرفه الإبداع المسرحي المغربي خلال فترة وجيزة.
- أن الممارسات النقدية المسرحية المغربية انصبت على قضايا التنظير والتأصيل، والتجريب، والموية لتجد طريقها إلى النقد الجاد والواعى.
- أن الممارسة النقدية المسرحية المغربية تتسم بالمرونة والجدية في الطرح وكل ممارسة لا تعتمد على منهج واحد في المقاربة النقدية بل تتجاوز ذلك وهذا ما نجده في كثير من المقاربات فنادرا ما نجد منهجا واحدا معتمدا عليه.
- أن ما يميز هذا النقد المسرحي الأكاديمي المغربي هو أعلامه الذين سهروا على مواكبة النقد المسرحي والحركة المسرحية بالمغرب وخاضوا التجريب وتعاملوا مع النصوص والعروض المسرحية التي تفرض على النقاد الانفتاح على المقاربات وإتيان المستجدات من أجل تطويرها.





ملحق 01 السيرة الذاتية

#### السيرة الذاتية

#### الدكتورعبد الرحمن بن زيدان

من مواليد مدينة مكناس في 22 أبريل 1947، تلقى تعليمه الإبتدائي بمدرستي الرشاد والمعهد المحمدي، ثم تعليمه الثانوي بمدرسة النهضة الإسلامية. حصل على الباكلوريا المغربية عام 1967. ثم على شهادة الإجازة في الأدب العربي من كلية الآداب والعلوم الإنسانية، فاس، يونيو 1971، ثم على الكفاءة العليا في التربية من المدرسة العليا للأساتذة 1971، ثم شهادة الدراسات الجامعية العليا من كلية الآداب 1985، ثم على دبلوم الدراسات العليا من كلية الآداب مكناس 1988. ثم على دكتوراه الدولة تخصص مسرح، الدراسات العليا من كلية الآداب مكناس 1988. ثم على دكتوراه الدولة تخصص مسرح، نشر أكثر من عشرين مصنفا في النقد الأدبي والفني، وكُرم في العديد من المهرجانات المسرحية، وحصل على مجموعة العربية، وشارك في لجان التحكيم في العديد من المهرجانات المسرحية، وحصل على مجموعة من شهادات التقدير، هو أستاذ للتعليم العالي في جامعة المولى إسماعيل . كلية الآداب والعلوم الإنسانية بمكناس، المغرب.

#### المؤلفات

- "من قضايا المسرح المغربي" (دراسات نقدية)، مطبعة صوت مكناس، 1979.
  - "المقاومة في المسرح المغربي"، دار النشر المغربية، الدار البيضاء، 1985.
    - "كتابة التكريس والتغيير في المسرح المغربي"، إقريقيا الشرق"، 1985.
      - "أسئلة المسرح العربي"، دار الثقافة، الدار البيضاء، 1987.
- "قضايا التنظير في المسرح العربي من البداية إلى الإمتداد"، إتحاد الأدباء العرب، دمشق سورية، 1992.

ملحق 01 السيرة الذاتية

- "إشكالية المنهج في النقد المسرحي العربي"، الجحلس الأعلى للثقافة، مطابع الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1995.

- "خطاب التجريب في المسرح العربي"، مطبعة سندي، مكناس، 1997.
  - "مدن في أوراق عاشق"، مطبعة سندي، مكناس، 1999.
    - "التجريب في النقد والدراما"، منشورات الزمن، 2001.
- "المسرح المغربي في مفترق القراءة"، إصدارات أمنية للإبداع والتواصل الفني والأدبي السلسة المسرحية، غشت، 2002، الدار البيضاء.
- "الثقافة المغربية علامات بعد علامات"، في حوارات، السفر الأول، تقديم الأستاذ الدكتور عباس الجراري، مطبعة النجاح الجديدة، الدار البيضاء، الطبعة الأولى، 2004.
- "المسرح في دول مجلس التعاون الخليجي: هوية الواقع وسؤال القراءة"، منشورات مسرح الخليج العربي، الكويت، 2004.
- "المختصر المفيد في المسرح العربي الجديد، المسرح المغربي"، (15)، الهيئة العربية للمسرح، الأمانة العامة، الشارقة دولة الإمارت العربية المتحدة، الطبعة الأولى 2009.
- "معنى الرؤية في المسرح العربي"، دار الحرف للنشر والتوزيع، القنيطرة، الطبعة الأولى .2009
  - "التشكيل المغربي بلغة الذاكرة"، مكناس، 2009.
- أعلام مكناس في القرن العشرين، بالاشتراك مع الأستاذ عبد العزيز بن عبد الجليل، مكناس، 2009.
  - المسرح العراقي: الرؤية التراجيدية في وطن متغير (تحت الطبع).

ملحق 01

## التأليف الجماعي

- ندوة الشعر السرحي (تأليف جماعي)، 28 . 29 فبراير 2000، مطبعة مطابع الزهراء للإعلام العربي القاهرة.

- النص الأدبي بين الواقعي والمتخيل، جامعة سيدي محمد بن عبد الله، كلية الآداب والعلوم الانسانية، ظهر المهراز، شعبة اللغة العربية وآدابها، برنامج دعم البحث العلمي (بارس)، منشورات وحدة النقد الأدبي الحديث والمعاصر، الطبعة الأولى 2003.
- المرتجلة في المسرح، الخطاب والمكونات (كتاب جماعي)، مجموعة من الأساتذة منشورات مجموعة البحث في المسرح والدراما، كلية الآداب والعلوم الإنسانية، جامعة عبد المالك السعدي، تطوان، الطبعة الأولى، 2003.
- المسرح المغربي بين التنظير والمهنية (كتاب جماعي)، منشورات مجموعة البحث في المسرح والدراما، كلية الآداب والعلوم الأنسانية، جامعة عبد المالك السعدي، تطوان، 2004.

### مراجعة الكتب

- حكاية وأساطير إفريقية، الطفل الملك، تأليف سليمان جيغو ديوب، ترجمة محمد الدنيا، مراجعة الدكتور عبد الرحمن بن زيدان، إبداعات عالمية، المحلس الوطني للثقافة والفنون والآداب 348، يونو، 2004، الكويت.
- حكايات وأساطير إفريقية 2 الأدغال والسهول العشبية تحكي، تأليف سليمان جيغو ديوب، ترجمة محمد الدنيا، مراجعة الدكتور عبد الرحمن بن زيدان، إبداعات عالمية، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب 348، يونوي، 2004، الكويت.

ملحق 01 السيرة الذاتية

#### المسرحيات

- العار للمتفرجين إحتفال مسرحي، قدمتها فرقة مسرح المشعل المسرحي، موسم 1980، نشرت في حلقات على صفحات جريدة العلم.

| "العار للمتفرجين" احتفال مسرحي في ثلاثة أنفاس. | 22 غشت 1980     | العدد 528 |
|------------------------------------------------|-----------------|-----------|
| "العار للمتفرجين" احتفال مسرحي في ثلاثة أنفاس. | 05 شتنبر 1980   | العدد 530 |
| "العار للمتفرجين" احتفال مسرحي في ثلاثة أنفاس. | 1980 شتنبر 1980 | العدد 531 |

- مسرحية "الحاج الدرهم"، مقتبسة عن برانيسلاف نوتيتش، "المستر دولار" قدمها قسم المسرح التابع للمعهد البلدي للموسيقي، موسم 1981 - 1982، العدد.

معركة بوفكران، (مشتركة مع الزجال محمد بنعيسي).

- مسرحة رواية "عائد إلى حيفا"، لغسان كنفاني، قدمتها فرقة التمثيل العربية التابعة لدار الإذاعة والتلفزة المغربية بمناسبة يوم الأرض، 1984.
  - دراماتورجيا "رجال في الشمس"، لغسان كنفاني، 1987.

ملحق 01 السيرة الذاتية

## ترجمات عني في المعاجم

وقد ترجمت للمترجم كثير من المعاجم منها:

Who's who, Morocco, 1 Edition 1998.

Figures du Maroc, Gerard Rondeau, Eddif, 1997.

- قاموس المسرح، المجلد الأول، تحرير وإشراف الدكتورة فاطمة موسى، الهيئة المصرية العامة للكتاب.
  - موقع اتحاد كتاب المغرب http://www.unecma.net/
    - موقع الهيئة العربية للمسرح.
      - موقع مسرحيون.
      - موقع مكناسية.
- دليل الكتاب المغاربة أعضاء اتحاد كتاب المغرب، من إعداد حسن الوزاني، بالرباط، سنة 1993، منشورات اتحاد كتاب المغرب.
- وأنجزت حول المترجم العديد من الدراسات، والأبحاث الجامعية العليا، والأطاريح والأعداد الخاصة عن تجربته في الدراسات الأدبية والنقدية.



## شخصيات المسرحية

- الفينيق.
  - **-** زنوبيا.
- الدمية (بأدوار مختلفة).
  - العرّاف.
- مجموعة من سكان المدينة.
  - المقتّعُون.

# زمن المسرحية:

- كل الأزمنة التي بما خلل.

# مكان المسرحية:

- كل المدائن والحواضر المحاصرة المسلوبة.

## برولوج وإبيلوغ

الفينيق: لا داعي للدهشة، لا داعي للغرابة، فالأحداث يمكن أن تتشابه، لكنها لا تتطابق.

في كل المدن التي زرتها وعشت فيها تعلن الحياة عن الميلاد، ويعلن الميلاد عن الصراع بين الخير والشر، الحب والكراهية، العدل والظلم، الظلمة والنور، العلم والجهل، وبين الميلاد وبين الوفاة تتزاحم الأحداث في عمر الأمصار والمدائن بهذا الصراع، فيكثر الأشرار، ويتزايد عدد الفضلاء الذين يحاربون الديجور، وينتشر الأخيار الذين يبشرون بلحظات الفرح والأمل القادمين.

اليوم أيها السادة سأحكي عمّا بداخلي، سأحكي عن المدينة...عن كل المدن. سأحكي عن المدينة التي خذلني فيها من سرق مفاتيحها، بعد أن احتفلت الدمى بطقوس مزيفة، فصارت رحلة العمر في الكتابة والتفكير والعزلة والقلق والأرق وتكفير المؤمن واتمام الضد بالإلحاد يعني أن إباحة المدينة للضياع هو نفسه الذي أباح للإنسان الدحول إلى زمن الجنون.

وبما أن الكتابة لا تستوعب السياسة، وبما أن تخطّي زمن النسيان بالتذكر هو المعنى الآخر للحياة والتحدي لاستيعاب ما تتركه هذه السياسة من قروح على الإنسان، فإني سأحكي عن الدمى التي سرقت مفاتيح عالم النور والمعرفة من المدينة، وأغلقت كل الأبواب والمنافذ.

في هذا التذكر، تكون الكتابة في الدراما الجديدة، ويكون الفينيق وزنوبيا جسدا واحدا لا يفرّق بينهما سوى من يتلذّذ بحب الإقصاء، ويكون العراف، والدمى حقيقة هذا الحب، وصوتا وصورة لرمز واحد هو رمز يعيش في كل الأزمنة والأمكنة.

### حكايات تطمئن ولا تطمئن

(تسمع قرعات الطبول، موسيقى رتيبة، أطياف أسرى تتحرك على الستارة الخلفية توحي بانتهاء الحرب أو بدايتها من جديد. الركح فارغ إلا من مجموعة من الدمى المعلّقة في الهواء، يدخل العراف مسرعا، الدمية تقف فوق الخراب متأملة ما يقع خلف الستارة).

الدمية: ماذا تحمل معك من أخبار أيها العرّاف؟

العراف: خبر عاجل.

الدمية: ما سبب الدعوة إلى هذا الاجتماع الطارئ ؟

العراف: أمر مستعجل.

الدمية: كل الأحبار الواردة علينا لا تطمئن.

الدمية: أفكار تغزو المدينة وأحياءها وسراديبها وردهات البيوت والسجون.

الدمية: هل من أثر لهذه الأفكار في عقول الناس؟

العراف: معها كل شيء سار سريع التبدل.

الدمية: للأحسن أم للأسوأ.

العراف: طبعا للأس.

الدمية: (مخاطبا نفسه) لنتقاسم متعة هذه اللحظة، دعنا نستمع إلى ما جاء به العرّاف.

العراف: لا تخلط بين العمل والمتعة والجدّية.

الدمية: (بحزم) لا تخف. لقد جعلنا لكل جدران المدينة آذان.

العراف: وبدأنا في تعطيل العقول والكفاءات.

الدمية: وجعل الناس ...

العراف: (مُكمّلا) دون ألسنة.

الدمية: ودون عقول.

العراف: سخريتك السخيفة تفسد متعتي بحضوري بينكم. (يشير إلى الدمى المعلقة في الهواء).

الدمية: وما العمل ؟

العراف: محاصرة كل من يخرج على القانون ومحاكمته.

الدمية: كيف ؟

العراف: زعيم التحريض المذهبي زادت شعبيته.

الدمية: وزادت كراهيته لنا.

**العراف**: وما العمل ؟

الدمية: نلقى القبض على هذا الزعيم.

**العراف**: وماذا بعد ؟

الدمية: (ضاحكا) نبيعه في المزاد العلني.

العراف: نغريه.

الدمية: فربّما يكون طمّاعا ويصير مغرورا بوجهين.

العراف: لا أظن.

الدمية: لا تكن سخيفا.

العراف: قل لي ما اسمه ؟

الدمية: تسألني أنا قارئ الفنجان. ما عنوانه ؟

العراف: لا يضع لنفسه اسما لأنه يقول هو كل الأسماء.

الدمية: هل له عنوان ؟

العراف: يقول كل العناوين المهجورة عنوانه.

الدمية: وكيف يرى السلطة ؟

العراف: يقول إن السلطة الحقيقية تكون وراء الكراسي.

الدمية: إنه والحمد لله لا يقصدنا.

العراف: أسألك .... هل دافعه شخصى ؟

الدمية: الدافع عنده سياسي.

العراف: ما مطالبه ؟

الدمية: مفاتيح المدينة.

العراف: المفاتيح لنا لا لغيرنا.

الدمية: وبماذا أيضا ؟

**العراف**: فكّ الحصار على المدينة.

الدمية: وماذا أيضا ؟

العراف: إطلاق سراح الأسرى والمعتقلين.

الدمية: إذا أعطيناه المفاتيح، أو استردّها مع أتباعه، ورفعنا الحصار، وسرّحنا المساجين سنفقد سيطرتنا على المدينة.

العراف: نفقد أبواب الجنّة والنار.

الدمية: نفقد بيت المال. والغبرة التي تصير مالا وسلطة.

العراف: نفقد آبار الذهب الأسود، ومعامل تكرير وتصفية هذا الذهب.

الدمية: والثورة السمكية.

العراف: (ساخرا) وحقوق الإنسان والحيوان والقوانين.

الدمية: والربح من المضاربات العقارية.

العراف: وسنفقد هيبتنا في المدينة. ونضيع الحلو والحلاوات.

الدمية: (بانفعال شديد) بالمفاتيح ندير المدينة بكاملها.

الدمية: أسكت يا ذا العيون المتباعدة.

العراف: إنك تفضحنا.

الدمية: أسكت يا قصير اللسان ... يا أحول ... يا نذير الشؤم والنحس.

العراف: دعني أتكلّم عن هذا الجهول.

الدمية: ما تهمة هذا المشاكس إذن ؟

العراف: (ساحرا) سأعطيك ثلاثة تخمينات.

الدمية: أنا لا أحب المقامرة.

العراف: وأنا لا أحب التّكهّن.

الدمية: قل ما تريده يا نذير الشؤم وانسحب.

العراف: ما التخمين الأول ؟

الدمية: قل يا قصير النظر ...

العراف: لقد خالف إيماننا.

الدمية: والثاني.

العراف: إنه أراد طرد أرواحنا الشريرة - كما يقول - من عالم الأخيار. ويتهمنا بأننا نسوّق الأشرار في المدينة.

الدمية: والتحمين الثالث.

العراف: إنه يعرفنا معرفة حقيقية.

الدمية: لا تكن سخيفا إني أكره الألغاز.

العراف: هذه ثرثرة بلا جرأة. دعني أتلو عليكم صل الاتمام. آخر ما بلغ إلى سمعي المتواضع ...

الدمية: أفصح عن قصده.

العراف: أنا قرأت كفّ الأحياء والأموات وكل التقارير عنه.

الدمية: بقراءتك تريد فقط إرضاء حيالك وغرورك. قل ما تحمله لنا من أحبار وانصرف.

العراف: أرى رياح الدمار تعصف، ستدمر كل ما في البر، وتجرف محصول القمح والزرع.

الدمية: من قال هذا الكلام ؟

العراف: هو من يقول هذا الكلام.

الدمية: قبل أن نصدر حكمنا النهائي علينا بإغرائه.

العراف: هل تريد شراء شرف معتزل ؟

الدمية: إنكم تخافون من طموحه.

العراف: طموحه تجاوز حدّه.

الدمية: لنلفق له مجموعة من التهم.

العراف: من يصنع هذه التهم ؟

الدمية: نحن المهندسون.

العراف: حتى لو بنيناها على بلاغات كاذبة (بهمس) كما تعوّدنا على ذلك ؟

الدمية: حتى ولو كانت إنذارا كاذبا نبنيها سافا فوق ساف، وحجرا فوق حجر.

العراف: بماذا نتهمه أيها السيد الفهيم ؟

الدمية: أنا من يقرّر مصير هذا المارق.

العراف: بل أنا من يملك مفاتيح مواجهة هذا السافل.

الدمية: ليس هذا اتفاقنا. بل أنا من يقرّر.

العراف: اتفاقنا أن نقتسم حيرات مدينة تدمر.

الدمية: صحيح ... ولا تكون بين مصالحنا إلا المصلحة المشتركة.

العراف: الاختلاف في الإعلام وأمام الناس واجب.

الدمية: وحين نكون معا لا يكون بيننا خلاف.

العراف: (ضاحكا) لنضع اليد في اليد ... هذا اختيارنا الثوري

الدمية: (يخاطب الدمى المعلّقة) دعونا نتحلّى بالروية والرزانة.

العراف: هذه هي الحكمة يا حكماء...إن هذا المارق لا يملك كما يقول سوى فكر وسؤال.

الدمية: بماذا نتهمه إذن ؟

العراف: فلنتفق معا على وضع لائحة بالتهم التي سنوجّهها له.

الدمية: لنفتح الملفّ.

العراف: أنّه كدّس الأموال من مداخيل الذهب الأسود انتقاما من الفقر.

الدمية: من الأحسن أن نتهمه بملكية أسلحة الدمار الشامل.

العراف: وماذا أيضا ؟

الدمية: وأنه حرم شعبه من فضائل المعرفة.

العراف: وبماذا نغلق هذا الملف الساحن اللعين ؟

الدمية: في كل وسائل الإعلام نردد أنه حرج عن طاعة المحتمع الدولي.

العراف: لماذا لا نخيره بين البقاء أو الرحيل بعد أن أخذنا مفاتيح المدينة ؟

الدمية: لماذا لا نعزله عن العالم. هذا أحسن، فهذا أفضل عقاب. وستظهر لنا الأيام ماكنّا بجهله.

العراف: وهل سيكون وحيدا في عزلته ؟

الدمية: أحسن عقاب هو إخراسه بعد الكلام.

العراف: لنزرع في ذاكرته فيروسا يخرّب كل معلوماته.

الدمية: لأن كلامه يزعجنا.

العراف: هيّا. فلنضع المتهم في المحبس.

الدمية: (ضاحكا) طبعا في غرفة خمسة نجوم.

العراف: لكنه غير موجود. وبالا عنوان. ما العمل ؟

الدمية: نخرجه من جلده أو من تحت الأرض، من عشه الأسطوري، بعد أن هزمنا زنوبيا وقدناها إلى روما صاغرة تقضي باقي أيامها في السجن، فلنضعه – هو أيضا – في المكان الذي لا تفتحه مفاتيح.

الدمية: يعني ...

العراف: نعم أعني الحبس الانفرادي.

الدمية: في أي سجن من السجون ؟

العراف: هل في سجن روما أم في غوانتانامو أم في سجن أبو غريب؟

الدمية: سجن روما ... ولنكن كرماء معه بالحقن ... بالقصف ... بهدم كل قدراته ...

يسود الظلام تدريجيا. تسمع صفّارات إنذار تغطّي على أصوات وأنين الأشباح التي تظهر على الستارة الخلفية. يخرج العراف والدمية. (إظلام).

# يقظة الكلام

بقعة ضوء في وسط الركح. يظهر فيها الفينيق ينظر إلى مرآة مكسرة تتدلى في حلفية الركح، أمامها وقف يتأمل صورته تحت أضواء خافتة. خلف الصورة تلمع أنوار مدينة وهمية تبدو عليها علامات الخراب والدمار، كراسي مبعثرة، ودمى ملقاة على مدرجات بشكل اعتباطي، يدور، ويدور في جنبات الغرفة يمسك برأسه، يتابع إيقاع موسيقى رتيبة، يعيد ترتيب المقاعد، والدمى، يمسل بدمية ملقاة على الأرض، يتأملها بعناية، يبدأ في تكليمها فلا تجيب، يلقيها أرضا. يأخذ الدمية تلو الدمية محاولا الحديث معها، يصرخ بأعلى صوته:

الفينيق: الخلاص. اللعنة. لماذا لا تتكلمون ؟ اللعنة على هذا الصمت المريب. ما سرّ هذه الضحكات المجنونة التي تغمر أركان المدينة، وتملأ جنبات هذه الزنزانة ؟ (ضجيج وضحكات تسمع من خارج الغرفة، يريد أن يسمع صوته). أيتها الدمية الخرساء ...

أنت هنا قبلي ... أنت هنا قبلي ...

اسمعي. اسمعي. سأحكي حكاية لا تشبه إلا مدينتي. حكاية لا تتماهى إلا في زماني. لا تقول إلا قولي، (يضاء الفضاء)، هذا زمن حضورها.... (يتطلّع إلى أركان وزوايا الزنزانة). يدخل الطيف/زنوبيا.

زنوبيا: سنوات ونحن ننتظر سماع هذه الحكاية. لقد طال انتظاري. دوما تبدأ بكلمة "الخلاص". ثم تصمت أعواما وأعمارا وأزمنة.

الفينيق: اليوم سأحكي عن مدينتي التي صارت تابوتا يدفن فيه الأبرياء باسم قانون المدينة. زنوبيا: هذه حالة من حالات عنف العالم.

الفينيق: قد يحتوي الحكي على بعض مشاهد العنف في لغة الحكي.

زنوبيا: وما الحل ؟

الفينيق: ما لي حيلة مع كل هذا ...

(الدمية والعراف يتلصصان السمع).

الدمية: لقد بدأت عنده حالة الهذيان. يتوهّم زيارتها كلّما شعر بالوحدة.

الفينيق: الحكى متعة وعذاب ...

الدمية: دعنا نكتب تقريرا عن هذا الهذيان.

العراف: من تكون هذه الزائرة ؟

الدمية: يسمّيها الزباء.

**العراف**: يقصد زنوبيا.

الدمية: وماذا يتذكّر بحضورها ؟

العراف: يقول إنه يتذكر مجدا ضائعا.

زنوبيا: (تقترب من الفينيق) هيّا حرّرنا من حرقة الانتظار. لقد طال زمن التوقّع. (تسلط بقعة ضوء على الفينيق) ...

الفينيق: أيها الصّاحون، أيها النائمون. أيها الغافلون، سأحدّثكم عن الخلاص، عن مدينتي الغائبة الحاضرة، عن مفاتيحها التي سلموها للروم.

زنوبيا: ما موضوع حديثك ؟

الفينيق: سأحدّثكم عن أمل الناس في عيونكم الشاحبة، عن قلوب تبحث عن نبضها.

زنوبيا: وماذا أيضا ؟

الفينيق: سأحدث هذه الدمى الشاحبة التي صاحبتني في عمري بشحوبها وضجيحها واليوم صارت خرساء، صماء، بلهاء، غافية. تحكم وتصدر الأوامر.

زنوبيا: عن أي خلاص تبحث ؟

الفينيق: أن يفتح الناس الأبواب الموصدة للبحث عن الخلاص، فعالمنا الجحنون يبحث عن الخلاص، عن لحظة عشق عاقل. (يحدّق في المرآة). تقولون ... الخلاص ... الخلاص من عزلة اللحظات، والهروب إلى العزلة، أو الهروب من العزلة هو سؤال اللحظات نفسها في هذه الزنزانة، الخلاص هو سؤال كيفية الانفكاك من أسر الدوائر المغلقة في مراكز الدوائر نفسها، السؤال هو بدء الخطو العنيد في مسيراته لتقليب الصفحات المتشابحة في الصفحات

المتماثلة، هو زرع الابتسامة المنهمرة بفيض الأمل في قيض الأحجار، في صلابة الأصنام العنيدة، هو الاقتراب أكثر من بريق مقلة نعسانة تسابق المسافات الطويلة لتقترب من الأمداء الملتوية عسى أن تجود الأيام بامتلاء روحي يردّ للروح روحها في كل الحياة. (يتفحص الدمى الواحدة تلوى الأخرى).

زنوبيا: وما خياراتك في هذه العزلة ؟

الفينيق: وماذا تقولين أنت يا ملكة تدمر ؟ وكيف تكتبين تاريخك ؟

زنوبيا: تاريخي هو حلم متجدّد بالحلم بالتحرر من الروم.

الفينيق: أنت التي فتحت مصر وآسيا الصغرى.

زنوبيا: حصنت مدينة تدمر من الغزاة.

الفينيق: المدينة التي عرفت صولتها وعزها وأوج عظمتها بفضل سداد رأيك.

زنوبيا: نعم.

الفينيق: أنت مثلي ضحية الغدر حين قاد أورليانوس جيوشا جرّارة مع حلفائه لنهب مفاتيح المدينة من المدينة.

زنوبيا: والنتيجة أني سقطت في الأسر لأودع السجن في روما.

**الفينيق**: وأنا أيضا ذهبت ضحية الخيانة فتمّ اعتقالي لأوضع في هذا السحن.

زنوبيا: كلانا في هذا الوضع سواء. فما هي احتياراتك ؟

الفينيق: لا تعدد في الاحتمال الواحد، ولا خيار أمام تعدد الاختيارات اليابسة، ولا تعدد أمام قلة المسارات الحية، ولا تعدد أمام الخطو الذي يتمرد على الخطو ببلاهة عمياء، مع الاختيار أصطفي الصمت الذي يختارني كي أتلو به نبض الكلام، وأؤخر الإعلان عن

وجوده لأقرّر الخروج من عزلة النفس عن النفس، وعزلة المكان عن الأماكن، وعزلة العزلة عن وحدتها.

زنوبيا: ما معنى الصمت والكلام بعد الصمت في هذا الأسر؟

الفينيق: معنى الصمت أن تكون ولادة الكلام تحت شجرة الحكمة والجنون واللحن الخالد للخلاص من الصمت.

#### زنوبيا: كيف ؟

الفينيق: بمناجاة تعيد الثقة إلى مواكب الأمل، ويكون سؤال العطاء والأخذ دالا على مخاض ولادة معنى السؤال "هل أخذت العزلة مثلى دون القصور ؟"

زنوبيا: وما معنى الجواب ؟

الفينيق: يكون الجواب ارتواء مجنونا ينبع من نبع التأمل والنظر إلى الناس، إلى الأشباح، إلى الفرّاعات، إلى الأطياف التي تطوف على الفرّاعات، إلى الأطياف التي تطوف على الجهول، وتعبر الأماكن الممزقة، وتنسج من التمزق تاريخ الذاكرة والنسيان والسهو والتذكر. زنوبيا: لماذا الصمت ؟

الفينيق: مع الصمت، أعود إلى صمتي بعد يقظة الكلام وصحوته من ثمالة الصمت.

زنوبيا: وكيف تعود إلى اليقظة ؟

الفينيق: أعود إلى يقظة كلامي لترتيب معاني اليقظة، أعبر من الحلم إلى الحلم، وأرحل من المكان إلى اللامكان، ومن ذاكرة دمى إلى واقع دمى أخرى، وأنتقل من بعد إلى أبعاد، ومن طرف إلى أطراف، من زمن ذروة إلى ذرى، دون الارتباط بأية لحظة انزياح أو جنون غير عاقل، لأن مثل هذه اللحظة لا تخرج القلب من قناعته بمتاهة المتاهات مع اليقظة والصمت

والحلم، بل تجعله شقيا. (تدخل الدمية... ومقنعون يعتقلون الفينيق... يختفي طيف زنوبيا).

ظلام تدرجي...

# للغة عزلة وللتأمل كلام

(يجلس الفينيق على كرسي الاستنطاق، بينما تقف الدمية أمام خارطة العالم. تقترب شيئا فشيئا من الفينيق).

الدمية: قل لي لماذا هذا الانزواء؟ ألا تكفّ عن تكليم نفسك. وتكليم من تردّد اسمها. نحن على يقين أن زنوبيا ماتت منتحرة بالسم، وأننا شنقناك، واليوم نحدك حيا في هذه العزلة تخاطبها كأنمّا على قيد الحياة...

الفينيق: الانزواء والعزلة عندي عنيدان مثل هذا الصمت العنيد بهما أكلّمها لأنّها ما تزال حيّة...

الدمية: وماذا يعطيانك بهذا الوهم ؟

الفينيق: يعطيان حالات واحدة تساعد على تجرّع دلالة الصمت بلسما سحريا يضع حدا للقلق، ويخفف من حدّته، ويحجم من سطوته وهيمنته، الأيام مع هذا الانزواء، وهذه العزلة، ومع هذه الدمى اللعينة تجعل الأزمنة تمرّ بسرعة، وتجعل العمر في عمر المدينة يطوي أعمار الناس، ويجعل عمر المدينة يطوي ما أستنسخه من صفات تشبهني وتشبهها ولا تشبهني، فأخرّن هذه الأيام لأنساها، وأسلو ما جمّعته منها لأمحوه وأعيد كتابته كأحلام وأنا أسمع إلى متاهاتكم.

(تتقدم منه الدمية).

الدمية: وماذا ستتعلم من العزلة ؟

الفينيق: العزلة تعلم التأمل، والحكمة، وتعلم التحليق في امتدادات السماء والأكوان لمعرفة الجوهر، تعلم الذات كيف تنسكب في الروح.

الدمية: وماذا أيضا ؟

الفينيق: تعلم كيف أتمالك نفسى أمام كل متملق ومقرف.

الدمية: أنت عنيد.

الفينيق: بعنادي عرفت من يسرق الخاسر، ويبتزّ الرابح، وعرفت من يتحالف مع الشيطان ليتعلم منه كيف يوسوس في صدور الناس لتبقى المفاتيح ملك يديه، وتبقى الضمانات التي يقدّمها للناس من أجل العيش مزيّفة.

الدمية: لماذا تكتب وتفكّر وتتعبّد ؟

الفينيق: أكتب عن حلم يراودني يا وزير الدولة ... عفوا أنت لم تعد وزير دولة ...

الدمية: أنت تعاني من كوابيس.

الفينيق: حلمي حلم جماعي.

الدمية: بل أضغاث أحلام.

الفينيق: أحلامنا دوما خارقة.

الدمية: حلمك سيقتلك.

الفينيق: أنا لا أخشى الموت بل أتمناه.

الدمية: لا تحلم وسأعطيك من المال ما يكفيك ؟

الفينيق: لا أحد منكم يحتفظ بالمال بعد اختلاسه.

الدمية: لك نصيبك من الودائع والذهب الأسود والدّانات والياقوت والمرجان والأسهم.

الفينيق: ماذا تعبدون؟ ومن يكون معبودكم ؟

الدمية: أتباعنا من كل الألوان والأمصار يأتون لأخذ نصيبهم من الغنائم إلا أنت.

الفينيق: لأن المتسولين يصلون قبل وصول المال ...

الدمية: وأنت ماذا تعبد ؟

الفينيق: أنا لا أعبد المال ... أعرف ... أعرف أنّ لك من المال ما يجعلك ثملا طول حياتك.

الدمية: بمالي أغيّر عالمك.

الفينيق: وبأحلامي أواجه مكرك. يا رئيس حزب الأغلبية في بلاد الواقواق.

الدمية: أحلامك ستدمرك.

الفينيق: إنكم تدمرون روحي في المدينة. وتدمرون من أحب.

الدمية: لنا مفاتيح مدينة تدمر وبغداد والقاهرة ومكناس وفاس ومراكش والقدس وبابل وطرابلس.

الفينيق: طقوس تسلمكم هذه المفاتيح كانت مزوّرة.

الدمية: هذا ما تقوله عندما تنفض الغبار عن بعض أفكارك ؟

الفينيق: هذا ليس مسألة لعبة.

الدمية: أنت من أنصار الفوضى.

الفينيق: لأني أبحث عن الحقيقة التي تحرّرنا من الفوضى.

الدمية: (يضحك ساخرا) تتحرر.

الفينيق: إني أنتظر النهاية بلهفة.

الدمية: مريض بجنون الشك والارتياب واليقين والانتظار والثقة بالنفس.

الفينيق: هذه هي أحلامي الأبيّة.

الدمية: أنت تهذي في أحلامك.

الفينيق: لي من الأحلام ما يجعلني يقظا في حلمي الجماعي وحالما في نهوضي الجماعي.

الدمية: من أجل من تحارب؟ تعارض من ؟

الفينيق: أجبني على سؤالي. من سلب المدينة مفاتيحها.

الدمية: المدينة هي من باعت المفاتيح والأقفال والرتاج والزكروم والمزلاج. وصناديق الاقتراع والأصوات.

الفينيق: كذب.. أنتم استوليتم على مدينة تدمر بعد أن كانت مدينتنا الفاضلة فاضلة آمنة.

الدمية: فاضلة في الخيال.

الدمية: أنت تفتعل مشكلات. أسكت يا ...

الفينيق: كل ما هو بعيد عن اللباقة لا يكون جميلا.

الدمية: وهل تعرف الجمال ؟

الفينيق: أعرف كنهه وجوهره في مدينتي الفاضلة. أمّا أنت فتطلي وجهك بالأصباغ لتخفيها لتظهر بشاعة لا تراها مثل الشياطين لتتكبّر وتتعجرف.

الدمية: (بتودّد منافق) يمكننا مساعدتك.

الفينيق: لا يمكنك مساعدة حتى نفسك.

الدمية: سنتوب عنك. لأننا نحن من نحكم.

الفينيق: حتى الشياطين الرومية لم تكن متكبّرة مثلك.

الدمية: نحن نحكم المدينة بمساواة. فماذا لا تلتحق بنا.

الفينيق: بشروطكم هذه تريدون قتل أحلامنا.

الدمية: ماذا تريدون إذا كنتم ترفضون شروطنا ؟

الفينيق: من يحكم مدينتي أريده أن يعتمد على الفضيلة والأخلاق.

الدمية: أنت طوباوي.

الفينيق: لأنّنا في المدينة لا نريد من يحكم بنظام الثواب والعقاب.

الدمية: هل هذه قناعاتك؟

الفينيق: أنها مبادئ كونغ زي.

الدمية: (متلعثما) ومن يكون هذا ...؟

الفينيق: إنه كونفوشيوش. المؤمن بأنّ النظام الاجتماعي هو الأخلاق.

الدمية: إذا أعطيتنا صمتك سنعطيك عفوا كاملا.

الفينيق: وإذا تكلمت ؟

الدمية: أصمت وسنعفو عنك.

الفينيق: وبعد العفو.

الدمية: نتركك تغادر المدينة.

الفينيق: لا ... ثم لا ... لأن مدينتي بنيت بوهج الإيمان في وسط الظلام الذي تنشرونه، باحت بصوتها لتقول لا لمن يؤسس الخرافات باسم الدين لتصير مدينة التباغض والتناحر والاقتتال... قالت لا... ثم لا.

الدمية: سنجعلك تتمتع بحريتك ؟ وإلاّ...

الفينيق: هل هذا تهديد ووعيد ؟

الدمية: افهم ذلك كما تشاء.

الفينيق: العنف دائما وسيلتكم الوحيدة في الإقناع.

الدمية: سنسلمك مفتاحا من المفاتيح، ونكرّمك، ونحتفل بك.

الفينيق: التآمر عندكم يصير الحل الوحيد للحل السياسي.

الفينيق: (بسخرية) وماذا عن التقارير التي جمّعتموها حول سيرتي ؟

الدمية: دعني أذكّرك.

الفينيق: هل ستذكرني بالمعاني التي حملتها معى كما حملتها زنوبيا قبلي ؟

الدمية: أي نعم لأن كل التقارير التي بين أيدينا تقول إنك تكتب مثلها عن الحرب.

الفينيق: نعم أكتب عن الحرب التي تخوضونها ضد ذاكرة المدينة وأنتم تسخرون من تقوي المؤمنين بالوطن.

الدمية: إنّا نحول خراب المدينة إلى بنايات، والأقراح إلى أفراح، وفقر الناس إلى غنى وأتراح، والظلم إلى عدل ومساواة، ألا يكفيك هذا؟

الفينيق: شعارات لامتصاص غضب المدينة.

الدمية: لماذا لا تكتب عنّا لتنال رضانا.

الفينيق: هنا يكمن الخلاف بيننا... لأني أكتب بكل معاني الوجود والعدم، الحياة والموت، الظلمة والنور، الحق والباطل، العدل والجور، الإشباع والحرمان.

الدمية: كتابتك دون معنى.

الفينيق: هي كل المعاني: إنني أكتب.

الدمية: ماذا تكتب ؟

الفينيق: عن قربي من المدينة، أسطّر كلمات في قربي المستحيل منها حتى لا أنساها، أتذكر ما أمحوه علّني أحتفي ببلاغة المستحيل في أنس هارب مني ومنها، وأحتفي بمجاز دفء باهت، وأداعب خواء زمن بنا عابث، لا شيء يهزّين، لا شيء يزعزع حصانة قلبي إلا كلثوم المدينة.

الدمية: (بسخرية) وماذا تعنى كلثوم ؟

الفينيق: تعنى حسناء الوجه. ولبابة.

الدمية: (بسخرية) ماذا تعني لبابة؟

الفينيق: تعني ذات الحسب الكرين. والصهباء.

الدمية: (بسخرية) وما تعنى الصهباء ؟

الفينيق: تعني امتزاج اللون الأبيض بحمرة بهية. أيتها المدينة العصية على الفهم. يا عاصمة محاصرة بألف سرحال وسرحال.

الدمية: (بسخرية) وما يعني سرحال ؟

الفينيق: ألف ذئب وذئب. أيتها المدينة المغضوبة، لماذا لا نراك إلا من الكوة التي بقيت متاحة للضوء؟ دعوني أفكر.

الدمية: التفكير كحلمك سيكون سبب هلاكك.

الفينيق: أنت تغلى بالرغبة في التدمير.

الدمية: لأن في أفكارك طموح إلى التكاثر.

الفينيق: أفكاري ستكون سبب انبعاثي من رمادي.

الدمية: لقد هيأنا لك مفاجأة.

الفينيق: كلامك يفسد متعة المفاجأة.

الدمية: ألا تريد أن تعرف هذه المفاجأة ؟

الفينيق: معكم كل ما يقال بهتان.

الدمية: لقد حكمنا عليك بكل عدل وشفافية بتمديد سنوات العزل.

الفينيق: تعتقدون أن الأساس النفسي للعزل المطلق هو نفسه الأساس النفسي للاستسلام المطلق. (يضحك)؟

الدمية: لماذا تضحك ؟

الفينيق: أنا سعيد لأنكم تكرهونني وتخافون مني، وتهابونني وأنا أفكّر حتى في وحدي، في عزلتي، في صمتي. (بصوت مرتفع) أنا لا أحتاج لمن يقرأ على اتهامات كاذبة... افتراءات مصنوعة....

الدمية: أحقنوه بالصمت ... الحقنة ... البنج ... بنّجوه ... المحدر ... الكهرباء ذو التيار العالي ... ضاعفوا قصفكم لكل المواقع ... يختفي الفينيق تحت أضواء خافتة إظلام بينما يستمر القصف.

# التفكير بالصحو

(ينبعث الضوء تدريجيا. الفينيق يطل من نافذة يتسرب منها شعاع ضوء ينير وجهه. تدخل زنوبيا بهيئتها المهيبة...).

الفينيق: إني أراك دوما وأرى طيفك دائما من ثقب الباب وهو يهرب مني.

**زنوبيا**: لأني أرى الحياة وتاريخي وكأنهما يُهرّبان مني حين يريد الناس رؤيتي. إنهم يعزلونني.

الفينيق: هل تستطيعين امتلاك مفاتيح صمتى وعزلتي عنك ؟

زنوبيا: ليست لي خبرة في ألغاز وشفرات الأقفال الصدئة والمفاتيح المطلسمة بعد ضياع المفاتيح الحقيقية لمستقبل المدينة.

الفينيق: لكل قفل مفاتيحه. فهل ضاعت المفاتيح ؟

زنوبيا: (تمرب من الجواب) والانزواء وحب الاندماج والتناوب. ماذا تعني بلا مفاتيح؟

الفينيق: لكل حالة بُعد، ولكل قُرب حالات. ولكل شكّ يقين.

زنوبيا: هل تعني أن لكل حالة صمت حالات كلام ؟

الفينيق: لِم لا ؟

زنوبيا: هذا ضعف.

الفينيق: لأن العواطف والشَّك نوع من الضعف.

زنوبيا: الشكّ يولد حالات الضعف.

الفينيق: مثل الضعف الذي يولّد حالات الشك.

زنوبيا: لكن اليقين قوّة.

الفينيق: والعقل نور الحقيقة.

زنوبيا: بالضعف والقوة، بالشك وباليقين أريد أن أعرف من تكون؟

الفينيق: (بعد صمت وتردد) طائر...

زنوبيا: أعطني صحوا لأراك تحلّق وأنا في كامل قواي العقلية خارج مدارات الشك لأعرف هذا الطائر أكثر.

الفينيق: أنا لا أمنح لا صحوا ولا غيبوبة ولا عافية.

زنوبيا: وماذا تعطي؟ من أنت ؟ ومن تكون ؟

الفينيق: أنا طائر الفينيق.

زنوبيا: من أي عالم أتيت ؟

الفينيق: من العالم الذي لم يكن فيه إلا طائر الفينيق الطائر الوحيد في العالم. توجهت صوب كل الجهات محلّقا فوق أدغال بورما وسهوب الهند حتى وصلت إلى أرص شدّتني إليها رائحة بخور وتوابل ... حللت بها ... عشقتها ... امتزجت روحي بروحها لأنيّ أنا النور الذي يضيء القلوب والعيون.

### زنوبيا: كيف ؟

الفينيق: لأني أمثّل الشمس. في نهاية كل يوم أحترق ... أصير رمادا ... وفي اليوم التالي أجدّد ... أنبعث من رمادي ... أولد من جديد ... سبحان من يحيي العظام وهي رميم...

زنوبيا: من تكون أيها المتجدّد ؟

الفينيق: أنا طائر الوعد العظيم ... من آمن بالوعد قبل تمامه أحياه الإيمان. لأن الإيمان حب ومن يمس رمادي يقول للموت أن يزول ... فيزول.

زنوبيا: أنت إذن رمز الحب ... الرمز الذي يردّنا إلى ملكوت النور ...

الفينيق: أنا القربان الذي يطير إلى بعلبك مدينة الشمس أقدم نفسي قربانا في معبد الشمس ... أحترق بالعنبر والطيب فوق هيكل الأسرار في لبنان وبعد ثلاثة أيام أستعيد الحياة لأرجع إلى موطني.

زنوبيا: وكم تعيش ؟

الفينيق: أعيش خمسمائة حول.

زنوبيا: خمسمائة عام ؟

الفينيق: أموت فيها ومنّى في العش من يولد وينبعث من حديد.

زنوبيا: وبماذا تسطّر هذا التاريخ ؟

الفينيق: بحبر قلبي أرسم حياة مدينتي. لتسترجع مفاتيحها.

زنوبيا: وماذا تكتب ؟

الفينيق: (يمد يديه ليلامس طيف زنوبيا الذي يتوارى عن نظره) أكتب عن الكتابة وهي تبحث عن معناها. من حوفي أكتب لأقتنع بما أكتب عن احتراقي وانبعاثي.

زنوبيا: هل هذا ما نجده في كتاباتك ؟

(يعود إلى المرآة).

الفينيق: في كتاباتي أريد أن أكون مرآة حالتي وحالاتك، أكون مرآة رؤيتي وإحساسي، أكون مرآة مرآتي، ومرآتكم أنتم أيها الصامتون المبعدون مثلي عن المدينة. لأن المرآة تعكس خبايا الأمور التي لا أبوح بها عن معنى الانفلات من عزلتي وعزلتك أمام كل عساف. آه من هذه الرغبة الملحاحة التي تدعوني إلى كسر أطواق الطوق الذي يحكم حالة العزلة بحثا

عن المفاتيح معكم أيها المنفيون مثلي. أيتها المرآة الحبيبة. هل سأرى وجهي فيك مرّة أحرى

زنوبيا: لماذا أبعدوك عن نفسك ؟

الفينيق: مثل ما أبعدوك أنت عن تدمر. إنها مسألة أعصاب، ونفي، وإبعاد عن المدينة، وعزل عنها. كنت أسكن الجنّة ... وهي أرض جمال تفتن الناظر بجمالها الخلاب ... جنّة ليس فيها موت ... جنّة تجري من تحتها الأنهار... الناس فيها خالدون ... متساوون ... فلاسفة ... عادلون.

زنوبيا: وبماذا تشعر إذن في هذه العزلة وهذا الإبعاد ؟

الفينيق: أختبر قلبي هل هو موجود فيك لأتأكد من الحقائق التي في أحلامي بعد أن صرت في عالم أرضي الموت فيه حق. وزوال القوة الحاسة موت ... وزوال القوة العاقلة موت ... والحزن المكدّر للحياة موت ... والموت جزء فجزء موت ...

زنوبيا: لكنّ ما مكانك المفضل الذي تلوذ إليه في عزلتك بعيدا عني وعنها ؟

الفينيق: اللامكان. العش الذي أبعث منه ...

زنوبيا: وهل للعزلة في اللامكان مذاق حياة أم مرارة عدم ؟

الفينيق: العزلة لها مذاقات في مذاق الانزواء بعيدا عن ضجيج الكلام الفارغ في كل مكان، لا أحد يحرّرني من فراغ الكلام بالإغراء أو بالإغواء إلا المفتاح الذي ضيّعته فأضاعني ضياعه.

زنوبيا: وعالمك المشتهى ؟

الفينيق: عالمي لا أفهمه إلا حين تراني عيون أحرى، وابتسامة أحرى، ونبض آخر يقترب من مرآة عزلتي، ويقترب مني أكثر حتى أصير معه واحدا في واحد، وليس اثنان في اثنتين. ضاوية نحيفة رقيقة أنت صرت بين أشباح المدينة بعد أن انكسر جيشك، واندحرت جحافله... وتماوت قوتك.... وشتت العدو هيبتك.

(باندهاش).

زنوبيا: ألا تماب من عزلتك ؟

الفينيق: أنا أتذكر الهزيمة المرّة. والخيانة المرّة. والبهتان المرّ.

زنوبيا: وماذا تتذكر أيضا ؟

الفينيق: لا أعرف لماذا وكيف أتذكر ... المهم أني أتذكر ؟

زنوبيا: وهل تتذكر مثلي كل هذه الحالات ؟

الفينيق: نعم.... لا. أتذكّر كلما ألتفت إلى فراغ المدينة من حولي لأجد نقيضها يكلمني بامتلاء الحياة، ألتفت إلى الامتلاء الذي يصدر عن نور شجر زيتونك ونخيلك في مراكش وأرزك في الأطلس فأجده يحدثني حديث النفس الأمارة بهجرة هذه العزلة بعد أن لم تعد عند الناس أعماق حقيقية للحقيقة يأوون إليها بعيدا عن كل قتادة صلبة يدمي شوكها الخطو والمسير بعد الهزيمة.

زنوبيا: دائما تتحدث عن الأشياء الكبيرة باقتضاب شديد كأنك تمرب إلى اليباب.

الفينيق: معك أهرب من المكان المحدد إلى المكان المطلق فأجدي محددا بتاريخ تدمر وهويتها، أهرب من المدينة الجديدة إلى المدينة القديمة، وأفرّ من المدينة العتيقة إلى المدينة الجديدة، فأجد بينهما حدودا ونقاط تفتيش عن المستحيل، أهرب من الحدود إلى الحدود

فأجد بين الجغرافيات المبعثرة أمامي بسوء التدبير عيونا تحسب أنفاسي وأنفاسك، فأخلي الفراغ للفراغ، وأبحث عن لحظة انزواء في ركن يخرق قانون ضجيج المدينة لأنجح في الانضمام إلى هذا الواحد المتعدد في واحد، المتعدد في حالات الهروب، والواحد في حالة الخلاص من هذا الهرب. لكني أفشل.

زنوبيا: لماذا هذا الهروب ؟

الفينيق: لأن قوّتي في هروبي، وانتصاري في هروبي، وعشقي في احتمائي بك، وهروبي إليه هو مفاتيح الحياة عندي.

زنوبيا: لماذا هذا الفرار ؟

الفينيق: لأبي ألفيت نفسي أعيش في زمن غشوم، بعد اعتقالك وسجنك في محبس روما، وجدتك مع طيور الظلام وخفافيش الديجور منكسرة تقاومين حالات الانكسار، وتجبرين ما وقع وما حدث لخطونا، ننبعث من رمادنا متعددين بواحد، نكون واحدا في واحد. بالانكسار والمقاومة أمنح معك لمدن تدمر في مكناس، ومكناس في تدمر امتدادها الحياتي في الأزمنة الهاربة من إيقاع الانكسار، والانجبار المتكرر، نبحث معا عن إيقاع متناغم للحياة وللتاريخ في جدله الدائم، بعيدا عن المواربة لنغير نشاز الرتابة بالجديد والمغاير، لنرى

زنوبيا: وهل ترى في هذه الظلمة المميتة وأنت مغمض العينين إلى ذاتك وإلى الناس؟ الفينيق: بالبصيرة، وبالباطن ورؤية القلب وبتوازن الحكمة ومنطق العقلانية أرى هذه الطيور ترحل، أراك... أعانق روحك ... ألمس قسمات طيفك ...

زنوبيا: ترحل كيف ؟

الفينيق: نم. ترحل وتصحب معها قذارتها.

زنوبيا: كيف ... كيف والناس يسقطون كعمارات مغشوشة في مدننا المغشوشة لا يجدون من يعلمهم النهوض ؟

الفينيق: لكنياعلمهم كيف يقفون، لأني أنا الشمس والنور ... أنا الذي أموت في متم كل يوم ... وأعود كل يوم ... أنا قدوتهم ... أنا مثالهم ...

زنوبيا: أمّا أنا فأعلّمهم كيف لا يركعون.

الفينيق: إلا للخالق.

زنوبيا: ولماذا العزلة إذن ؟

الفينيق: هذا هو الحكم الصادر ضدي. في العزل يظنون فيها عقابي الأبدي. لأنها تترك أشكالها في أشكال وهيئات أخرى هي شكل العزلة. مع العزلة أرى ألفة الناس في أبحى صورها، وأحس بمعاناتهم وهي تتكلّم صدقا عذبا ومرّا، أشعر بأعماقهم - كأعماقي وأغوارك - تنهمر ألما ويأسا وأملا لا يضاهيه ألم ويأس وأمل قوة الإرادة التي تبوح بمعاناة مشتركة بيني وبين تدمر وهي تصدر عن حياة في كلام يصرّ على الإصرار العنيد المكابر لمغادرة كسل مقاعد المقاهي المتناسلة في فراغ المدينة كل يوم.

#### زنوبيا: وماذا ترى ؟

الفينيق: أرى الناس ضائعين وهم لا يعرفون ذلك بعد. لقد عوّدت نفسي على حب الوحدة، وعشق صوت الوحدة، والهيام بكلام الوحدة، أنفاسي تقول لي كابر... ثم كابر في مدينة تتناسل فيها الدمى وأشباه الدمى، وأشبح الدمى التي تريد موتك.

زنوبيا: أريدك أن تحيا. هذا زمن ليس مناسبا للموت.

الفينيق: صحيح إنه عمر مناسب للحياة، للحرية، لكسر الأغلال والقيود. الخلاص أمامنا ...

الدمية: (تدخل مسرعة) الحقنة ... لقد زادت حدّة هذيانه ... الحقنة ... الغيبوبة العميقة بالحقنة ...

(إظلام تدريجي يتوارى طيف زنوبيا، يدخل مقنّعون يضعون الفينيق في قفص الاتمام ويعمّ الظلام).

### العودة إلى الرشد الضائع

(ضجيج وهرج خارج الزنزانة... ينهض الفينيق.... يقترب من الدمى واحدة الو الأحرى، يدنيها منه، يجلس بجانبها، يتفرس في وجهها، يلمس خدّها، يتنهد).

الفينيق: اللعنة عليكم ... ماذا أصابكم ؟ دائما تفسدون علي خلوتي ... تفسدون للفينيق: اللعنة عليكم ... ماذا أصابكم ؟ دائما تفسدون علي خلوتي ... تفسدون للخطات تأملي في عزلتي. هل تعرفين أيتها الدمية الميتة ؟ معذرة أنت لا تعرفين أنك ميتة لأنك محشوة بغباوة الأغبياء. دعيني أقول لك إنه كل يوم تمتلئ مقاعد مجلس اللوردات عندنا، وتمتلئ المقاهي والأرصفة والمركز والهامش بأشباح مقنعة بالقناعات المراوغة، وتلتف بتجاعيدها الملتوية على الأزمنة الضائعة منها، لتعيد الكلام نفسه، والأسئلة الشفوية والكتابية نفسها، لا شيء تحمله معها. أهرب من امتلائها الكاذب، لا أريد أن أراقبها في التلفزيون حتى لا أموت غمّا أو همّا أو كربا.

الدمية: كفي من الفلسفة. لماذا لا تتكلم ؟

الفينيق: أريد أن أتكلم، أريد أن أفصح عن مكنون اللسان والقلب، ألف الكلام على الكلام، وأطوي الصمت على الصمت، فلا أستنشق سوى نصيبي من دخان المدينة الملوثة

بالتفاهة والضحالة، ولا أشم غير قسطي من دخان السجائر المهربة، والأفكار المخدرة الممزوجة بسواد الحافلات المتهالكة بعد أن غدت هياكل حديدية فاسدة الاستعمال بعد انقضاء تاريخ صلاحيتها، تتراكم الثرثرة على الثرثرة في دروب المدينة وأزقتها، فلا أقوى أمام هذا المدّ التراجعي لمدينتي على لملمة كلامي وهو يقاوم تبعثرها في حالات ما أنزل الواقع بما سلطان أو منطق أو معقول.

الدمية: ألا تتحدث عن الرجل أيها الرجل؟ العلاقة بين المرأة والرجل.

الفينيق: (ضاحكا) ساحر النساء لا يحتاج إلى النطق بكلمة. لأنه يبتكر النغمات وفق هواه.

الدمية: وماذا يقول الرجل للمرأة ؟

الفينيق: (ساحرا) يقول لها ما يشاء. وتفعل هي به ما تشاء.

الدمية: هل هذا ما يفعله معك طيف تلك ... المرأة التي تزورك ... أو تحلم بها ... لقد كنت تهذي وتقول كلاما يجرّ قائله إلى ما لا تحمد عقباه.

الفينيق: مثل ماذا ؟

الدمية: لا أذكر ذلك.

الفينيق: دعني أذكرك. لقد كنت أتكلّم عن امتلاء المقاهي المحنّطة بدخان الشيشة، وعن المنابر المحشية دمى تحركها خيوط العنكبوت الواهية، وكنت أتحدّث عن الشوارع الشاحبة، والحدائق الضائعة بضياع خضرتها ونظافتها وعافيتها، وأتحدّثعن امتلاء الخمارات بالدوخة فلا أحد إلا طيف أنثى يغازل شبح أنثى، ولا أحد إلا الشباب الضائعين بالحبّات المهلوسة، ولا أحد إلا باعة متجولين بشعارات بدّلت الإيمان بالكفر، ولا ألفي إلا شبحا

شابا مأفونا هلاميا يعزف عن الاقتراب من رجولة الرجولة، ولا أجد إلا ساحات الاحتفالات والسرد الجميل وقد تحوّلت إلى معرض لمأكولات خفيفة تُعوّد المعدة على استهلاك كل أكل مسموم، كأن كل شيء أصبح مقلوبا كالواقع المقلوب، معاني الوطنية والحياة، ومعاني التاريخ والجغرافيا، ومعاني الذاكرة، ومعاني الذكورة والأنوثة، ومعنى الصحة والعافية، ومعاني الوجود والعدم، ومعاني الأرواح والأبدان، ومعاني الظن واليقين، لم تعد سليمة، لأنها معاني صارت ماهيات بدون ماهيات بعد أن عادة حقائق بدون حقائق.

الدمية: إلى أي أُفق تريد أن يوصلك كلامك في تفكيرك ؟

الفينيق: أفكر الآن في الدور الذي تقوم به أنت في المدينة بعد أن سُرقت مفاتيح المدينة.

الدمية: وهل تعرف ما هو هذا الدور ؟

الفينيق: دورك هو هدم كل بناء.

الدمية: أنت تبالغ.

الفينيق: تعميم الجهل في المدينة أنت المسؤول نه.

الدمية: هذا قول فقط.

الفينيق: أسألك ... مع أي لا أنتظر منك جوابا. من جعل المكتبات تتحول إلى مقاه وحانات ؟ ومن هدّم قاعات المسرح والسينما وحوّلها إلى عامرات شاهقة؟ من حوّل الرياضيات الأصيلة إلى فضاءات للسياحة الجنسية والشذوذ؟ من أغرق السجون بالأبرياء وحول المدينة إلى سجن كبير يحكمه من سرق مفاتيح المدينة ؟

الدمية: أنت لا تخاف حتى وأنت في المقلاة. عيناك جاحظتان. كم مرّة أغريناك بالهرب من عزلتك لكنك رفضت. لأنك تفكر وتتعبنا بتفكيرك. فيم تفكر ؟

الفينيق: أفكر في تأمل عزلتي، وأفكر في الهروب إلى العزلة، أو الهروب من العزلة، أقول متسائلا، وبهذا السؤال كتبتم صكّ اتهامي وحكمتم علي بالعزلة: تسألني عن السؤال. لقد كان موجعا لكم لحدّ الغضب. سؤالي المتعدد يقول...

الدمية: وماذا يقول ؟

الفينيق: من يمكنه أن يصحح المفاهيم ؟ من يقلبها رأسا على عقب لتصير مفاهيم صحيحة وواقعا مستويا ؟ من يرد لمدينة تدمر وبغداد القاهرة عزّها وصولتها بعد أن نُحب تراثها الإنساني ؟ من يساعد الناس على معانقة حالة العافية والرشد فيها عوض الهروب إلى الضياع ؟ لماذا ينظمون مؤتمرات لكل شيء وتكون النتائج لا شيء؟ لماذا يُكثرون من الأفكار والأسلحة المأجورة ؟ لماذا يتكاثر في مدينتي من يدعي العلم بالغيب؟ لماذا يقدسون الرداءة ويقيمون لها الحفلات الباذخة؟ لماذا يزعجهم قول الكلمة الطيبة؟ لماذا يغدقون الأموال على الرداءة وعلى الفنّ المستورد، وفنان مدينتي لا يجد ما يسدّ به الرمق به العطش

الدمية: (يسمع ضجيج في الخارج) دائما شعارات سياسية للمضربين والمعتصمين أمام مدخل بناية مجلس اللوردات. إنك معهم تراهن على الخسارة بهذا السؤال المتعدد.

الفينيق: الخسارة طريق ...

الدمية: طريق نحو ماذا ؟

الفينيق: سبيل للتفكير في النصر والربح.

الدمية: أنت تهذي ولا تفهم. سنوات ونحن ننتظر موتك أيها الوغد.

الفينيق: مكسبنا من محاصرتكم المدينة أكبر خسارة تلحق بكم.

الدمية: (بغضب) أنت لا ترى ولا تسمع ... إني أحقد على أمثالك من المفكرين.

الفينيق: لأن الحقد غضب الضعفاء ... أو الجبناء ... لا فرق.

الدمية: عرضنا عليك الهرب.

الفينيق: ضماناتكم مزيّقة ... تبيعون القرد وتضحكون على من يشتريه ... وأنا لا أريد أن أكون بضاعة للبيع والمساومة والبيع والشراء.

الدمية: أهرب ... سنفتح لك كل الأبواب ... والحدود ...

الفينيق: أيها الأبله ألا ترى إلى صورتك في المرآة ... أنت ترتعش.

الدمية: لم يحصل لي هذا الشرف بعد. لماذا تريدين أن أرى وجهى في المرآة ؟

الفينيق: لأنك بلا أذنيين.

الدمية: ما المقصود بقولك ؟

الفينيق: لو كنت تملكهما لكنت تسمع إلى من هم حولك. وتفهم ما يريدون قوله.

الدمية: ماذا علّمتك الأيام المتشابعة في هذا المعزل ؟

الفينيق: بعيدا عن الخوض في ضجيج الأمكنة وهرجها ومرجها، ورائحتها النتنة، وهوائها الملوث، وبعيدا عن جاذبيتها الماكرة، كنت في تأملي وأنا أصعد الجبل أتأمل لأفهم، وكنت أتجاهل بجاهل العارف لأعي وعيي عندما أتدحرج إلى تحت، فكانت كل لحظة صعود وهبوط تمثل تأملي في وحدتي وهي تعيد لي هذا الرشد الضائع.

الدمية: وماذا تفهم أنت من هذا الضحيج ؟

الفينيق: أرد لهذا الضجيج العاق صوابه الذي يتأبى عليّ في كثير من الحالات، أطوّعه خارج زمن العزلة بعيون زنوبيا التي تبصر لمآقيها التي تحس بي. وكنتم تثقلون صكّ اتهامي بكل التهم. حاصرتم نبضي بسؤالكم الذي صاحبني في كل أيام عزلتي.

الدمية: وهل في المدينة عيون وقلوب ؟

الفينيق: عيني وقلبي لم أستلفهما من أحد لأنهما معي في الصعود وأثناء تدحرجي من الأعالي وأثناء انبعاثي من رمادي.

الدمية: (ساخرا) أنا أسلفك عيونا وقلبا في انتظار أن تردّ هذا الدين.

الفينيق: (بتهكم) هذه صفقة.

الدمية: صفقة مربحة. أليس كذلك ؟

الفينيق: وما مناسبتها ؟

الدمية: أريد أن أسألك لمن تدين بالولاء؟

الفينيق: أنا أدين بالولاء لمن يجعلني سعيدا. وأنت ؟

الدمية: أنا أدين بالوفاء لمن يحميني بنفوذه ؟

الفينيق: نفوذ قائم على المجاملات بعيدا كل البعد عن مبدأ الاستحقاق.

الدمية: وأنت من يسعدك ؟

الفينيق: استرجاع مفاتيح المدينة إلى المدينة ...

الدمية: لم تعم العزلة لا بصرك ولا بصيرتك.

الفينيق: العزلة لا تعمي الأبصار، ولا تعمي القلوب، إنها تنير ظلمة البصر والأفئدة معا بسؤال الحياة، وبسؤال الانكباب على المدينة في الوطن، وجواب الوطن في المدينة بكل الاهتمامات الخاصة التي هي بكل المعاني اهتمامات عامة تشرق مع كل الصباحات التي تزور هذا الوطن. سأحكي عن صباح من تلك الصباحات التي أكتشف فيها أن مدينتي تخفي اللاجئين والهاربين من العدالة، والمهربين، مدينة تنبعث مع كل يوم جديد من رمادها بعد أن أحرقتموها ليلا. بعد أن أخفيتم حقيقة من أنتم.

الدمية: نحن لا نخفى شيئا.

الفينيق: ألا ترى معي أن إخفاء الحقيقة شكل من أشكال الكذب الذي تبرعون فيه؟ الدمية: الحقنة ... الحقنة ... لقد دخل حالة الجنون ... إنى أعلن الحرب ضد الجرأة على

كل جريء ... الحرب ...

الفينيق: (يختفي صوته تدريجيا) الحقن ... الحق ... الح ... ال

(يدخل العرّاف مسرعا)

الدمية: ما الخبر ؟ ما سبب هذا الاستعجال ؟

العراف: ألا تسمع تلك الأصوات ؟

الدمية: أصوات غريبة.

**العراف**: أناس مزعجون.

الدمية: ألا يمكن إسكات هذه الأصوات المزعجة ؟

العراف: إنها صارت معروفة عندنا. لماذا هذا التجاهل ؟

الدمية: يجب أن تتحقق من أمر هذه الأصوات ؟

العراف: لقد فات أوان ذلك.

الدمية: وما العمل ؟

العراف: لقد احتل المتظاهرون الشارع الرئيسي في العاصمة، والمعطّلون يريدون إضرام النار في أجسامهم.

الدمية: ساعدوهم على ذلك ... حاصروهم.

العراف: فات الأوان لقد اختلطوا بسكان الأحياء الهامشية.

الدمية: استعملوا السلاح.

العراف: ذخيرة التدريب ؟

الدمية: لا يا مغفّل ... ذحيرة القتال. لمواجهة من يزرع الفوضى.

العراف: هل أدعو إلى حالة الطوارئ ؟

الدمية: بل إلى جولة جماعية لكل الدمي لتستمتع بمشهد تنظيف المدينة.

(ظلام تدریجي، تسمع طلقات الرصاص، والمفرقعات، والانفجارات ... ظلام خافت يظهر طيف زنوبيا).

زنوبيا: لقد حان الوقت لنكف عن الخوف ...

الدمية: اللعنة ... أما زلت على قيد الحياة ؟

الفينيق: الناس لا يعرفون أنها ما تزال على قيد الحياة.

زنوبيا: لقد أنوا حسدي

**الفينيق**: لكن عقلك ظلّ متيقظا.

زنوبيا: كروحي وروحك.

الفينيق: تمازجت روحي بروحك يا زنوبيا.

زنوبيا: نحن روحان حللنا بدنا.

الدمية: أنا لا أومن بتناسخ الأرواح.

زنوبيا: أنت لا تؤمن بأي شيء.

الدمية: ليس لدي خيار آخر سوى الرجوع إلى الحقنة... الحقنة للمدعو الفينيق... ولشريكته زنوبيا.

زنوبيا: دع روحينا تحلّق بروح واحدة لترى الصباحات والمساءات، والعالم، وتتعلّم الحكمة من الحكماء.

الدمية: أين الحقنة ؟ ... (بأعلى صوته) الحقنة لروح هذين المشاكسين ... يختفي طيف زنوبيا ... يختفي الفينيق ... إظلام ...

#### من يغادر من؟

ينبعث صباحتظهر معه صورة المدينة بشكل أكثر وضوحا.... وتصبح الزنزانة فارغة الا من بروازين متجانبين مضاءين بضوء خافت. يدخل الفينيق ليتموقع في البرواز الأيمن بعده تدخل زنوبيا لتأخذ موقعها في البرواز الأيسر.

الفينيق: (يمد يده ليد زنوبيا. بصوت مؤثر يضع يده على وجهه ينادي زنوبيا بتعب وكأنه في حالة إحباط).

الفينيق: الصباحات في المساء.

الدمية: ماذا تقول ؟

الفينيق: (مكمّلا كلامه بعد طول تفكير) والمساءات في الصباح عندي أزمنة الصدف، وأزمنة لقاءات عابرة لا أعير لها أي اهتمام، يحضر الناس ليغيبوا، يغيبون ليحضروا، محبوس في نفس الزنزانة، وفي نفس اللامكان، في مدينة للناس فيها أهواء وانشغالات، ولكل منهم اهتماماته التي يسبح فيها، والعالم يعيش حالات الحرب أكثر من حالات السلم، عالم يحيا فيه الناس البسطاء أزمنة الفقر والجوع والعري والمرض، والتجهيل، ويعيش فيه أثرياء الحرب، مع مقاولي الانتخابات المزوّرة يقامرون بأصوات الأحياء والأموات، ويسمسر معهم السياسيون الفرصيون بآخر فرصهم في المزايدات، وفرصهم في توسيع مملكة الثراء والنعيم. وزوبيا: (بتعب) أوضح ما تريد قوله. هل كنت تنتظر في هذه الصباحات وهذه المساءات

الفينيق: نعم ... أنتظر إلى أن جاء.

قدوم غائب أو عودة حبيب أو أمل ؟

زنوبيا: من جاء ؟

الفينيق: اليوم الموعود.

زنوبيا: في أي زمن ؟

الفينيق: في إحدى زمن الصدف التي تحولت إلى إشراقة في زمن العزلة.

زنوبيا: أية إشراقة ؟

الفينيق: إشراقة صرت إليها أعود، إليها أشكو شكوى المدينة. شجرة الفوز، وشجرة الدر، وشجرة الدر، وشجرة البُعد. والتين والزيتون التي كونت مع الكروم الباخوسية دوحة واحدة تظللت بظلها أزمنة ضوئية إلى أن فتحت شجرة الحكمة ثغرها كنسيم عليل في زمن القيظ لتعبّر عن غربة اللقاء.

زنوبيا: هل تتحدث عن تجربتك ؟

الفينيق: أي نعم أتحدّث عن تربّعي على صمت النور والدجى أزمنة صار الزمن بها ينسج عمر اللقاءات، وصارت اللقاءات تكتب ميلاد العمر الجديد الذي يبشّر الكلام بعودة الكلام إلى الجنجرة.

(يسمع ضجيج وهمهمة. تنزعج زنوبيا بالضجيج.. تحتفي تدريجيا).

الفينيق: (للدمية متسائلا) ما لك أيتها الدمية المقنّعة تفسدين على متعة حديثي؟

الدمية: تقمهم ...

(يبدأ الفينيق في الانتقال من برواز إلى برواز وهو يجيب الدمية).

الفينيق: لا تجيبين، لا يهم. اللعنة عليك أيها المحنّث.

الدمية: أنا مخنّث.

الفينيق: هذه أحسن صفة تناسبك يا وزير الحدائق القاحلة، والأشعار المستنسخة، ويا صاحب كل منافق ومرابي.

الدمية: (بغضب وفرح) هذا يسعدني.

الفينيق: (يتصنّع الاقتراب منه) يا له من جمال.

الدمية: (بغنج ودلال) آه كم تعجبني هذه المداعبة. ألست معجبا متحمّسا....

الفينيق: ابتعد عني ...

الدمية: الرغبة تجعلني أتلهف إلى ...

الفينيق: اللعنة عليك ...

الدمية: الخلوة مُغرية ...

الفينيق: أغرب عن وجهي أيها المخصي.

**الدمية**: أنا منجذب إليك ...

الفينيق: (بحزم) اللعنة عليك أيها الوضيع، معكم نلت نصيبي من الكوابيس وحاصرتني رغباتكم المخنّثة.

الدمية: (يقترب من الفينيق) أنا لم أكتشف - بعد - مهاراتك. اقترب مني أكثر.

الفينيق: (يبتعد عنه) مهاراتي تظهر في هرويي منك يا خول.

الدمية: لماذا تمرب منى ؟

الفينيق: لأنّ في داخلك يسكن رجال أعمال مجرمون، فيك مشعوذون محتالون، وفيك عسس محتالون فاسدون. وفيك مُفتون كذّابون يا صاحب النصفين المتناقضين.

(الدمية تغضب).

الفينيق: لماذا أنت غاضب من كلامي ؟ هل تريد أن تعرف سبب ابتعادي عنك ؟

الدمية: لا ... لا ...

الفينيق: لأبي أعرف نصفك البشري المشلول، ونصفك الشيطاني الذي تخفيه بلعبة الوجه والأقنعة. عندما تعرفت على لعبة الأقنعة التي تحسنها اكتشفت أنّك تتظاهر بالاستقامة. وكلما اكتشفت فيك نقيضي كنت تقنع نفسك أنك تشبهني. لا تعتقد أنك وأنا نتشابه. (بغضب).

الدمية: لماذا انفعلت؟ لماذا تغضب من كلامي؟ هل أعلنتها حربا عليّ ؟

الفينيق: لا ... لا أنا لم أعلن الحرب عليك.

الدمية: (يستشيط غضبا) على من إذن ؟

الفينيق: هي ليست حربا بالمعنى الذي تفهمه أنت.

الدمية: هي حرب ضد من ؟

الفينيق: إنما حربي ضد الخوف، الخوف على المدينة.

الدمية: (بلهفة وبلاهة) إنى أشفق عليك. وهذا شرف لى.

الفينيق: (ضاحكا مع نفسه). لا يوجد شرف بين اللصوص والخونة.

الدمية: سأطلب لك الرحمة والغفران والمغفرة.

الفينيق: أنا أطلب لك التوبة. الله يعفو عليك يا ...

الدمية: (بتودّد) أريد دعواتك ...

الفينيق: دعواتي ستوصلك إلى الجحيم بلا شفقة.

الدمية: أما أنا فسأطلب لك الشفقة.

الفينيق: لا أريد شفقتك ولا رحمتك.

الدمية: نحن معك. نساندك، ونتعاطف معك ومع اهل مدينة تدمر.

الفينيق: لقد خذلتموني، خذلتم مدينتي، ذاكرتي، عزلتي، خذلني كلامي وثقتي بكم.

الدمية: كنا أسخياء معك. ولا زلنا كذلك.

الفينيق: بماذا كنتم كرماء ؟

الدمية: في كل شيء.

الدمية: ها هذا صحيح ؟

الدمية: (يقول محذّرا) هذا صحيح. هذا صحيح (يخرج).

الفينيق: (بأعلى صوته) كنتم تقولون لي — كما كنتم تقولون لزنوبيا بعدي — خذ. هذا أخف مسدّس في العالم يحميك، وتتقي به شرّ العشيرة، ثم تغيرون رأيكم وتقولون لي هذا مسدس آخر من عيار ... فواهته أوسع ... وهذا زنده اخف ... عرضتم علي كل انواع وأشكال الرصاص والعتاد، والقذائف والصواريخ العابرة للقارات والحيطات والأفلاك والمجرّات، وطائرات التحسس، ورادارات التقاط أسماع الناس ونبض قلبهم، وقلتم لي نحن نحمي المدينة المجهولة من الغرباء بعد ان شرقت عقارب الساعة من المدينة. قلتم لي افتح الحدود. فرفضت — كما رفضت زنوبيا –. قلتم لي سلم لنا مفاتيح المدينة – كما أمرتم زنوبيا – فصرخت احتجاجا، وصرت أعيش في خلوتي مع زنوبيا التي تعرف قلق قلبي وقلقي على المدينة.

الدمية: أنت لا تعرف المدينة.

الفينيق: المدينة الجمهولة برفضي لكم تريد أن أعرفها أكثر، تريد أن تعرف عني أكثر، وهي التي تعرف عني أكثر مما أعرفه عن نفسي، مدينة تكلمني بهمس لذيذ، الآن مدينة تدمر تتسكع بكم في ظلمة الليالي بعد أن كانت حُسنا يبدو من طلعته، مدينة كانت تكرر بفرح طفولاتي ابتسامة عمقها كدليل وفاء إلى هذا الهمس الذي قاد زنوبيا إلى مكناس وبغداد والقاهرة وفاس وتونس وبيروت وقاد مكناس إلى كل المدن.

زنوبيا: وماذا كانت تنتظر بعد طول انتظار ؟

الفينيق: تنتظر أعمارا.

زنوبيا: وماذا وجدت ؟

الفينيق: وحدت هذا النهج القويم الذي أعادها إلى عودة العودة وهي تغادر ضغط اللحظات بعد أن عانت من حرح الفراق، وبعد مرور تلك الاعمار الصباحية كانت تنتظر فتح صفحات حديدة عني وعنها.

زنوبيا: (تعود لمكانها في البرواز) وددت لو عرفت كيف تعيش في مدينتك وفي كل المدن أيها الطائر المغرّد خارج السرب. كيف تعيش جزئياتك فيها؟ كيف تعامل عزلتك؟ وكيف تعاملها ؟

الفينيق: أنا أعيش في عالم محكوم بالفوضى وقانون الغاب، عالم ينتهك حقوق المدينة باسم المدينة.

(الدمية تتجسس عليهما).

الدمية: (بتجاهل) أنا لا أعرف من تكون ؟

الفينيق: تريد أن أتوقف عن لومك، ولوم الآخرين. أنا لا أقبل أن أذرف الدموع عنك. لابد من معرفة هذه الأقنعة التي تخفيك.

الدمية: أنت تحقق في جرائم لست أنا المسؤول عنها.

الفينيق: ومن يكون المسؤول ؟ أنت ؟ ما اسمك إذن ؟ الآخرون ؟ منهم ؟

الدمية: ألا تعرفني ؟ لقد كنت أتبع خطواتك في الغدو والرواح.

الفينيق: هل كنت تحب المراقبة ؟

الدمية: نعم وأنت لست سوى رقم من بين الأرقام عندنا. فهل أنت متخف ؟

الفينيق: (ضاحكا) لا. لا يجب أن أكون غبيا حتى أكون متخفيا، أو مجهولا، أو صفرا على اليسار.

الدمية: وماذا إذن ...

الفينيق: أنت تتطفل على عالمي.

الدمية: لماذا ؟

الفينيق: لأنك شبح يقوم بدوره في مسرحية سياسية أنت وأمثالك وقودها وحطبها... دور أكبر مما تتصور.

الدمية: دورك اللعين سينطفئ. سأحاول تحويلك إلى مجلس تأديبي دولي لتنال عقوبتك.

الفينيق: لأن المنحرفين يتحركون أسرع من القانون.

الدمية: لماذا ؟

الفينيق: لأنك ممثل رديء في لعبتنا لعبة القوي والضعيف.

الدمية: أنا لست ممثلا.

الفينيق: إنك ممثل رديء يفسد لعبة التمثيل.

الدمية: لا... لا... أنا ممثل حقيقي.

الفينيق: أنت تنفّذ ولا تخطّط.

الدمية: من قال هذا ؟

الفينيق: كل المدن المحاصرة.

**الدمية**: وأنت تقول نفس القول ؟

الفينيق: وأنا أيضا.

الدمية: لقد ساءت حالتك النفسية.

الدمية: أنت دائما تهدد.

الفينيق: (للدمية) أنا أعرفك.

الدمية: نعم وأنا أيضا أعرفك.

الفينيق: لأنك كنت تكتب.

الدمية: (بزهو) أنا أكتب أيضا ...

الفينيق: تكتب مسرحيات سياسية تروّج بها الدجل الديماغوجي بين الناس، وتقدم مسرحيات رديئة في المحافل الدولية، وتغني اغاني ركيكة، وتلقي خطبا مملّة. وتفرح فرحا ممسوحا، وتشجّع على تحريك الأوراك المتراقصة، والبطون الهزّازة، والمؤخرات المهترئة كأبقارك المعلوفة.

الدمية: أنا لا أفهم ماكنت تكتب، ولا الآن أفهم ما تقول.

الفينيق: لكي تكتب وتتزيّن، وتفرح، وتتعطّر، عليك أن تقول ما يُفهم. وتفهم ما يُقال.

الدمية: (بتعنّت شديد)أنا لا أفهم، على الأقل أنا أتحدث بصوت عال.

الفينيق: أولا لكي تكتب عليك أن تقول شيئا ما.

الدمية: وماذا كنت تقول أنت ؟

الفينيق: أنا أفكر بالجماعة عندما أقول قولا فيه لا ...

الدمية: ما الذي كنت تقوله ؟

الفينيق: (ساخرا) المهم هو الذي لم أقله.

الدمية: (للدمية) هل تعرفه؟ بعد كل هذا هل أعرفك ؟

الفينيق: هل تعرفني حق المعرفة.

الدمية: لا أعتقد ... لكن ماذا كنت تكتب ؟

الفينيق: تعرفني ... نعم كنت أكتب الشعارات على جدران المدينة.

الدمية: مثلا ...

الفينيق: إنكم حتما ستزولون وعالمكم.

الدمية: آه ... أتذكّر كنت تكتبها في كل الأماكن الهامة في شوارع المدينة حتى يراها الناس.

الفينيق: لكنكم سرقتم مني حماسي وشجاعتي ولساني لأني رفضت الهزيمة بهذه الشعارات، واخترت أن أقول لكم: إني أتكئ على زمن أحمق، أوردتم أن احدد موقعي.

الدمية: وهل لك موقع فيما كنت تكتب ؟

الفينيق: موقعي موجود في مختلف المدن المسلوبة، موجود في كل الأفكار الحالمة بغيركم، موجود حين أزيل غبار القلب عن القلب لتتضح الرؤية في كل عالم بيته مسكون أو مسحور أو مخمور. أنتم من ألصق بي تهمة طعن الدمية الأولى والثانية، وسألتموني: كيف ستسير المعركة "مع باقي الدمى"؟ ووضعتموني هنا، ولم أعد اتذكر سوى قولكم الساخر "لقد أعطيناك الوحدة في العزلة". اليوم أقول لكم إن الوحدة عندي هي الحقيقة الوحيدة في العالم. هي سؤال الوجود والعدم. سؤال الكينونة. سؤال القلب حول الحياة.

الدمية: جوابك افتراء في تفكيرك.

الفينيق: لا افتراء في وضع الأسئلة لأنها أسئلة نابعة من نور قلب ما قبله ظلام، ولا بعده أدهم. وهل كنت تقرأ ما في السؤال ؟ هل كنت تفهم معنى الابتسامة الهامسة في عيون حوراء. لا أعتقد. زنوبيا معي في خلوتي. خلوتي هي عالني الذي اهواه وأعشقه... هذه ولهي.

الدمية: وماذا وجدت في هذه الخلوة ؟

الفينيق: وجدت زنوبيا السجينة معي ... صرت أسمع صوت أنين كل السجناء الذين كانوا هنا قبليّ، وجدت بزنوبيا خلوبا فاتنة، جهراء، جميلة وفاتنة، تحب نشيد الوطن الذي وضعته في ندائي، زنوبيا بها صمت ممزوج بولع طفولي بريء براءة البراءة في عينيها، تريد به أن تتملك اللحظات، والعزلة، ومن يعيش في هذه العزلة. دون شك، الشك لا يغني عن الحقائق شيئا، إنه يبوح بمعرفتي لها مقنعا نفسي أنها تحيط بحقائق تدمر علما.

الدمية: وهل هي تعرفك ؟

الفينيق: أكيد أنها تريد استكمال رسم الصورة التي كانت ترسمها عني لمعرفة ملامحي أكثر في ملامح المدينة، وتريد حسّ نبضى أكثر لجسّ نبض المدينة.

الدمية: هل كانت تعرف سبب عزلتك ؟

الفينيق: تعرف أسباب عزلي. بعد أن عرفت أنها كانت تريد فتح مصر وتحرير الأوطان والإنسان ولكن ...

الدمية: وعزل المدينة ؟

الفينيق: أسباب عزلها عن تاريخها له تاريخ طويل. لقد كانت تبصر بحكمة، قادت جيشها للنصر تلو النصر. إنها تبصر بعيونها إلى ما لا أبصره أنا بهذه العزلة.

الدمية: هل صحيح أن كل أصدقاء المدينة غادروا زمانها وتركوها وحيدة؟

الفينيق: في بُعدهم عنها قرب، وفي قُربهم منها بُعد. الجحيم هو لمن تركوا الحياة فيها للمماة، واستبدلوا ما هو خير بما هو أدنى وأحط في مدينة صار كل شيء فيها يتساقط كأوراق الشجر، ويتهاوى كبنيان دون أساس، الكل يتعرى، والعُري فلسفة الحقيقة التي

تقترب من حقيقة من سيسقط من أعلى ولا ينظر إلى كيف سيغادر نعيمه. بطلة تحبّ التركيز. هيّا يا زنوبيا أجيبيني لماذا تحبّين هذا التركيز ؟

الدمية: تتحدّث عن التركيز ... ونحن نريد أن نفقدها حاسّة التركيز. (تعطي الأوامر من جديد) ... هيّا ... هيّا ... عليكم بضرب كل عناصرها الحيوية ... كسّروا سواعدها ... شلّوا عضدها ... أعزلوها عن الفينيق ... ضعوا المشانق لنُفرّج العالم على نهاية زنوبيا والفينيق ... وليكن الحبل مخالفا لكل أعراف الشنق ...

(يسمع خارج الركح ترديد شعارات تهتف باسم زنوبيا ... إظلام تدريجي ...).

## الوفاء للظل والأصل

(زنوبیا والفینیق فوق منصة الشنق ... دمدمة الطبول وأزیز الرصاص ... الدخان یتعالی من کل جوانب وزوایا الرکح ... الهتاف یتعالی مرددا اسم زنوبیا).

الفينيق: عن أي تركيز يتحدّثون في المدينة؟ عن أي تركيز ؟

زنوبيا: أنا أحب التركيز. التركيز في كل شيء.

الفينيق: أنت امرأة تحبين التركيز لإصابة الهدف، تتقنين تصغير الدوائر في نقطة صغيرة جدا هي مركز المرمى الذي تصيبينه بعد أن ضاعت أهداف مدينة تدمر، ترتبين أوراقي بصفحات المدينة، وتنظرين دون غفلة ولا سهو إلى ما لا أراه، ولا أبصره، لا تتبعين الظن، لأن الظن عندك إثم من عمل السهو والتقصير والإفراط في تفضيل الفراغ، كل شيء عندك يقين، لا تقتفين اثر التحمين، ولا تتبعين أضغاث الأحلام، لأنك أمينة في ترتيب أوراقي

وما يأتي به كتابي الذي تقدمه حياتي بيمينها، فتعيدين ترتيبه الذي لا يزيدك إلا هداية إلى زمني لأنضم إليك، حتى لا أكون عبدا أسيرا عند الروم.

اسمعي يا زنوبيا ... إن الفينيق هو من يكلّمك ... لا أريد أن أبعث لك بالبيانات التي تصدّقين بها ما هو جلي عندك وواضح، لكن سؤال الخصوصية والسرية جاء من الشعور بنقصان حقيقة تريدين بإحضارها إكمال رسم الصورة وكأنك تقودين نفسك إلى فيحاء، او حديقة واسعة تتبوئين فيها مكانة في عزلي، سؤالك يبشرني — قبل الأوان —بكسر عزلتي العصية عن الانكسار، وكسر عزلتي في عزلة المدينة، وكسر عزلتك في قلب مدينة مشدودة إلى حب العزلة والألفة، ومشدودة إلى رفض الإقصاء والتهميش، الحبّ والرفض هما الضدان اللذان يجتمعان فيها وقد لا يجتمعان.

زنوبيا: وما متعة المعرفة عندك ؟ وما سرّ بهاء الإدمان عندك على انتظار الجواب، واستعجال الكلام كي يتكلم ؟

الفينيق: متعة وإدمان لا يعادلهما عندك وعندي سوى احتيار ما ينفع المعرفة كي يقويك بإكسير الحياة ويقوي مهارتك في المحتبر الدي تحمضين فيه الصور، وتُفرزين من فوضى المعلومات ألوانا وحركات ومعانٍ تخضيينها في بياض الأوراق لتعطي الأولوية لمن يستحقها، وتضعين من لا يستحقها في أسفل سافلين.

زنوبيا: أنت في المدينة شامخ، شبيب، نشيط وسلمان يا بريئا من العيوب.

الفينيق: أردت الابتعاد عن تقديم أي جواب ممكن بعد كل الأحكام التي أصدرتها الدمى في حقي، وبعد طول انتظار، استوى عندي السمع مع السمع، وتناغم الشوق مع دقات

القلب، وبين فطنتك كسائلة، وهروبي عن تقديم الجواب، كنت تستعجلينني كي أشفي لهفتك وشوقك وتطلعك إلى معرفة ليلي في نهاري، ورصد جهينة، آخر الليل في نهاري.

زنوبيا: وماذا كنت تقرأ ؟

الفينيق: كنت أقرأ لطفك كتماضر، ناعمة، فطينة، فهيمة لحدّ الغواية.

زنوبيا: كيف تنظر إلى صورتي ؟

الفينيق: كنت أتمعن في عزلتي لونك كشجرة نبتت في التربة الصالحة في تدمر.

زنوبيا: وماذا وحدت ؟

الفينيق: وحدت أنّك موزعة بين فصلين اثنين في أربعة فصول، فصل الاخضرار الدائم، والظل الوافر، وفصل تلبس فيه أفنانك الجواهر الصفراء التي تزين الظل باللون الأخضر الدائم، واللون الأصفر الذي يأتي في زمن معلوم، ليرحل في زمن محدد. هما لونان لا يختلفان حول حقيقة الشجرة التي أينعت بسؤالها لمسة خفيفة مستت عمق الشعور بالانتماء إلى المدينة، وهزّت أوتار القلب، وزادت من حالات التردّد والإباء في تقديم الإجابة.

زنوبيا: تجاهُل السؤال - مؤقتا - جعلني أفقه عُمق السؤال، وأخرج منه مدارات إرادة ترتيب أفكاري حتى لا أكون فتنة للقوم الفضوليين، أو تشفّيا لمن لم يُشف قلبه من مرضه، أفكار تبعتها بحدس قوي قادني إلى لحظة اقتناع بأن المدينة لا تزال في خاطري وفي دمي.

الفينيق: وانكسارك ؟

زنوبيا: بعد انكساري ساد صمت رهيب خيّم على أزمنة المدينة بلا حدود، صمت أردت به أن أكسر هذا الصمت، أرشُف من صمت العزلة جرعة سُمّ أردّ بها النفس إلى أنفاسي في المنفى.

الفينيق: هل أرشف معك هذا السم العزاف ... في قمة هذه الجرعة من شجرة الحياة حلاوة لا تضاهيها طلاوة، هل أرشف ما أودعته فيها من حلاوة ؟

زنوبيا: نعم ... فألوان الشجرة ويناعتها وحكمتها لك وللمدينة.

الفينيق: هذه فتنة تخرج من لهيب العزلة. أو هي فتنة ستسبّب الخروج من الجنّة لأن فيها بقايا من تفاحة آدم.

زنوبيا: أشرب ... أنا ما وهبتك إلا إكسير حياة فيه برد وسلام للقلب والنفس.

الفينيق: (بهمس) تعب كلها الحياة فما راغب إلا في الشرب حتى الثمالة. (يشيح بوجهه عنها).

زنوبيا: لماذا تحول نظرك إلى الجهات المجهولة؟ لماذا هذا الهروب إلى حالات العبث؟

الفينيق: لأني أخاف من مجاراة أمرك في كل الجهات. أخاف من ضياع الجهات من بوصلتي.

زنوبيا: لا تخف فأنا كلي لك بكل جهاتي، أنا كل الجهات، بخلاف المدينة التي تعانق كل يوم أشبحها بنشوة زائدة أضاعت به جهاتها.

الفينيق: (مع نفسه) هل أرى في عزلتي عن المدينة صورتي، هروب نظرتي من شموس المدينة المطفأة أو المحرقة عجّل بسقوطي في ماء رأيت فيه وجه محياي لأصير شهيد كبريائي ونرجسيتي وعزلتي ؟ (بصمت) ...

زنوبيا: لماذا لا تتكلم ؟

الفينيق: لأن الصمت يُغنى ببلاغة الصمت عن لغة الكلام.

زنوبيا: لغة الكلام فتنة.

الفينيق: صمتي هو الآخر فتنة. صمت يقول في عمق عزلتي إن ظهور الظلم في البر وفي البحر أفسد العالم والنور والحساب، وخالقنا أعلم بالمفسدين الفاسدين. المفسدون وحدهم من أفسد بماء الحياة، وروعة الروعة في مدينة تدمر.

زنوبيا: أريد أن اعيد السؤال ... كيف تعيش جزئياتك في حياتك الخاصة؟ كيف تنظر إليك عزلتك وأنت رهين المحبس ؟

الفينيق: مرّة أخرى وضعني السؤال في العلو الذي أهابه، وهالني في الأمر أن السؤال الذي يتكرر يجعلني أمقت لحظة الوادع، كما تكرهين أنت لحظة الفراق، إن الخوف من الفقد شعور يرافقك في حالة عزلتك، وفي حالات الجهر بهذا القول. مدينة معها نفترق لنلتقي، أنت تحبين الاقتحام، تحبين السهم الذي يصيبك كما يصيب من تصوبينه له.

زنوبيا: لماذا تظل واجما في هذا السحن ؟ (تصمت).

الفينيق: هل انت منهمكة في إعادة السؤال ؟

زنوبيا: نعم لأن تأملي هو النظر في عبثية الحياة.

الفينيق: أنت امرأة الحياة ... أنت الحياة التي تدافع عن الحياة.

(تصمت وتغرق في تفكير عميق).

زنوبيا: في غيابك عن الحياة كنت أود أن أنزل حلسة إلى حلمنا في مدينتنا لأغمر جسدي بضوء الأمكنة، وأنزوي في زاويتنا المألوفة. كأني صرت ملسوعة بحب العزلة. وحب البخور، وحب طقوس الجذبة.

الفينيق: لكنك عدلت عن الفكرة في مدينة لا تحب إلا الفراغ.

زنوبيا: لماذا هذا العشق الجنون الولهان بالمدينة يا فينيق ؟

الفينيق: مدينتي لا تحب الفراغ... لا تحب من يحب الفراغ. مدينتي تحب الأنس اللذيذ والنور، مدينتي وفية لظلها وأصلها وجذعها وأفنانها لحد الجنون. مدينة تحبّ أن تكسر أصفاد العزلة التي طوقت حداثتها، تريد أن تتحرر من أغلالٍ حاصرتها سنوات وقرونا بأفكار لا فكر فيها حتى طغت فيها وعليها وعلينا حالات الجنون والتوازن وفقدان التوازن. زنوبيا: من يهدينا بعد ضياعنا إلى الرشد ؟

الفينيق: يهدينا الإيمان إلى الإيمان، يهدينا لكشف النوايا لمعرفة أسباب ضياع الناس في العزلة، يساعدنا على أن نجد أن الإنسان فيها مسكون بالآخر، يعيش فيه الآخرون بكل تناقضاتهم، وأنه حين يكون وحده لا مكان له في الوحدة.

زنوبيا: إنك والمدينة روحا واحدة.

الفينيق: أنجتني هذه المدينة من حر الهجير وهجرة الذات عن الذات، وأنقذتني من صهد اللحظات والقيظ. أنت المدينة. والمدينة أنت يا زنوبيا ... وبينكما أعيش العزلة ... الألفة ... القلق ... والوحدة وأنت بعيدة عني ... القلق ... والوحدة وأنت بعيدة عني ... والوحدة وأنت بعيدة وأنت والوحدة وأنت بعيدة والوحدة وأنت والوحدة والوحدة وأنت والوحدة والوحدة وأنت والوحدة والوحدة وأنت والوحدة وأن

. .

زنوبيا: الوحدة عذاب ... والعزلة عذاب ... دعني أكوّن معك واحدا لنبدأ رحلة المجهول نحو المعلوم في هذه المدينة التي تأكل أبنائها، ولنبق معا محافظين على حقيقة المدينة في المدينة، ونحن في المدينة، فأنا – مثلك – أحب تملّك اللحظات، وأعشق من يعشق نبل اللحظات. معك أصل إلى كل الجهات، ومعك أتعلّم ارتداء ملابس الفرح، ومعك أحرّر الماء من الغرق، وأتعلّم التحلي عن الخطو الضائع.

الفينيق: ما أبهى هذه العزلة، ما أروعها حين تصبح شكلا من أشكال الحياة، وتصير شكلا من أشكال حب الحياة في انتظار عودة المدينة إلى المدينة، وفي انتظار عودة الوطن إلى الوطن.

زنوبيا: كيف تكتب نهاية هذا المستحيل ؟

الفينيق: أنا لا أكتب نهايات.

زنوبيا: قدرنا هو من يكتب نهايتنا.

الفينيق: (ينزل من فوق المصطبّة ليعيد ترتيب الدمي أمامه) لقد انتهت اللعبة.

زنوبيا: انتهى زمن وجودكم معنا. انتهت اللعبة ...

الفينيق: كنتم تعتقدون أني أعيش تحت رحمة نظرتكم، وقانونكم، وأنه ليس لي مكان أذهب إليه.

زنوبيا: كلكم كرهتموني لأني أريد أن أوحد الناس حول قضية واحدة.

الفينيق: نعم واهمون ...

زنوبيا: واهمون حين يعتقدون أن استسلامي سيتركهم يفسدون العالم، تفكيري يطيل عمري، ويخلصني من صحب الحياة.

الفينيق: (يدور حول الدمى) أنا أموت لأحيا، من زوالي أنبعث وأتجدد، من رمادي أُبعث. كنتم تعتقدون بعجرفتكم أن السبات يميت القلب والأمل والأحلام، وأن الإهانات التي يلقاها الضعفاء قد توقف الحياة فيهم. (يخاطب دمية بعد دمية) أنت أيتها الدمية اللعينة الحترت عالم المال.

زنوبيا: وأنت احترت الحرب عليّ.

الفينيق: وأنت اخترت الصفقات المربحة.

زنوبيا: وأنت أحببت عدوك ليحميك.

الفينيق: وأنت ليس لك إلا الولاء لنفسك. كلكم واحد في واحد.

زنوبيا: كنت معكم أحمى براءتي، بعد أن اغتصبتم بهاء الحياة.

الفينيق: (يوزع على الدمى منشورات، يبعثر بعضها في الهواء). من ذكرياتي، ومع ذاكرتي كنت أعيش مرتاحا. الذكريات كما أوهمتمونا خدعة، أما معي فهي حقيقتي المشتركة مع ذاتي مع زنوبيا، أنتم لم تزرعوا في الناس سوى الكراهية.

الدمية: للمرة الأحيرة نريد إنقاذكما ... أجيبا عن سؤالي للمرة الأحيرة. ما الأحب إليكما مغادرة المدينة أم العودة إلى ...?

الفينيق: سؤالكم ضيّق آفاق الاحتمالات. بعد أن صرتم تجلسون على مقعد الندم.

زنوبيا: إني أفضل الاستقالة من عالمكم.

الفينيق: وأنا أرفض العمل في محيط فاسد وفاسق ومرابي ومزوّر للتاريخ.

الدمى: (بصوت حادّ) انصرف أيها الجنون.

الفينيق: تأمرني بالانصراف. لا بأس.

زنوبيا: أنظر إلى عيونه كيف تحترق بالكراهية.

الدمية: صدّقوني ...

الفينيق: حتى جدران المدينة لا تصدق صمت الاماكن فيها فبالأحرى سخفكم.

الدمية: لقد تخليتما عن المدينة برفضكما كل عروضنا، يمكننا مساعدتكما لتلتحقا بنا. سنغفر لكما ما تقدم من ذنب وما تأخر.

الفينيق: لا أحتاج لوسيط لأحظى بالمغفرة.

الدمية: (لزنوبيا) وأنت أيضا ألا تريدين الحصول على صكّ الغفران؟ إنّنا في مجلسنا اتفقنا على مساعدتك.

زنوبيا: أنا أرفضك ... وأرفض محلسكم.

الدمية: يمكنك أن تساعد نفسك.

الفينيق: لقد تخليت عن نفسي حين كنت كل يوم أخفي مشاعري، وأحفظ عن ظهر قلب وصيتى الأخيرة.

الدمى: وما وصيتك الأخيرة؟ هل تفضل الموت أم الحب ؟

الفينيق: الموت ... الموت أقل من الحب، أما الحب ... حبّ تدمر فخالد.

الدمية: (لزنوبيا) وأنت ما وصيتك الأخيرة؟

زنوبيا: وصيتي هي وصية هذا الطائر.

الدمية: أنظرا إلى عروضنا وراجعا نفسيكما.

زنوبيا: النظر إليك يصيبني بالكآبة، بالغثيان، بالتقزز بضياع الشعور بالانتماء إلى العالم.

الفينيق: دعني أبقى متماسكا في انبعاثي وتحددي وحياتي.

الدمي: إننا أحياء نرزق.

الفينيق: (يتفحّص الدمي التي أمامه) أنتم دمي ميتة، لا تستطيعون كتابة وصيتكم الأخيرة.

الدمى: ماذا تطلبان؟

الفينيق: أنا لا أريد أن أكون متسولا أشحذ.

زنوبيا: وأنا لا أريد أن أعيش في مدينتكم العامرة كلها دمى، كلها تنازلات، كلها مسخ وتزوير.

الدمي: لكنا أقنعنا الناس بأن ...

الفينيق: (مقاطعا) أقنعتهم أن من يعارضكم يكون مصيره وبالا عليه.

(يقف الفينيق مع زنوبيا في بقعة ضوء بينما تدخل جموع الناس تحمل المشاعل لتسحب الدمي خارج الركح).

الفينيق: ما أجمل خلاص الإنسانية على اليد النقية.

زنوبيا: والقلب النقي.

الفينيق: والروح الطاهرة، (يأخذ دمية ملقاة على الأرضية ... يضحك) تذكرت.

زنوبيا: ماذا تذكرت ؟

الفينيق: إن الدمية الميتة بعد موتها لا تكتب وصيتها.

زنوبيا: ماذا ستقول لبقايا الدمى ؟

الفينيق: (بكبرياء) سأقول لها أي لن أكون عظيما إذا تنازلت عن كبرياء مدينتي. عظمتي لا تكمن فيما أعطي، عظمتي تكمن فيما لا أعطيه.

الدمية: بماذا تريد أن تموت ؟

الفينيق: أريد أن أموت بالموت لأنبعث بالبعث يوم البعث.

الدمية: نخير ك بين أحلى الطرق. (ضاحكا) في غرفة الغاز لا تشعر بالضجيج، (ساخرا) أو بجرعة سمّ لن تحسّ معها بحشرجة الموت. (بخبث) إن فقدان الوعي يحدث قبل شعورك

بالألم، (بتشف) سأحنطك ورأسك بين يديك، (ضاحكا) ستموت من أجل أوهامك، صرعة الكهرباء أفضل، (متسائلا) المقصلة تفضّل أم حبل المشنقة؟

الفينيق: هذه شروط للاستسلام.

الدمية: لنحرق المدينة ونجعلك تتفرج على معشوقتك زنوبيا. هيّا فإن كلّ الطرق تؤدي إلى تدمر وبغداد وبيروت وكل عواصمكم. ولنسمعك تردد سؤالك (يقلّد الفينيق ساخرا) كيف نخلص المدينة من جوعها وعطشها (بحزم). هيّا فلتبدأ تحليقات الطائرات، لتلق الحمم البركانية على الرؤوس، لتبدأ جحافلنا بالعبور، وليبدأ القصف، هذا زمننا، هذه قوتنا، هذه لعبة الدمى التي نتقنها، وتتقننا، لعبتنا هي في هذه اللعبة. نحن نحارب عدوا ضعيفا، ونخلق أعدائنا لإثبات قدرتنا على الانتصار لنربح أكثر. هل تمّ تأكيد الأوامر، (يحدّث نفسه) الويل لمن يوبد وقف الألم. الويل لمن فرّ من صفّنا. الويل لمن أراد جمع شتات هذا العالم المحطّم. نحن القاتلون وأنتم النوّاحون... هل ما أقوله هو الحقيقة ؟

الفينيق: شيطان متعدد الأوطان والجغرافيات والوجوه والأقنعة.

الدمية: هذه فرصتك لتنجو بجلدك.

الديمة: نعطيك فرصة أخرى للخروج من المدينة.

الفينيق: أنا مقتنع أن قطران بلادي حير من ألف رحيق معلب للمصلحة.

الدمية: ما أنشف دماغك يا عنادي.

زنوبيا: ما أضيق أفكارك حين تدعوني للاستسلام.

الدمية: أنا معجب بشجاعتك.

الفينيق: وأنا معجب بوقاحتك.

الدمية: إعجابك بالموت يفسد مزاجي.

زنوبيا: هل تنتظرين أن أرثي لحالي ؟

الدمية: أنتما خارج دائرة الحلم.

الفينيق: وأنت دمية احترفت التصفيق والتسبيح باسم الإمعات فأصبحت حارج الزمن.

زنوبيا: معكم كنت أداري عطب القلب وأنياب طغمة تعيش على نشر التردي والفساد والحقن.

الدمية: توقفي عن هذا الهراء.

الفينيق: هذا مضحك.

الدمية: أنت مصدر متاعنا.

الفينيق: معكم صار الأمر مخيفا. كل واحد منكم يدير المدينة لمصلحته. بالمضاربات، بالرشاوى، باستغلال النفوذ. بالإتجار في الممنوعات. بتخفيض الضرائب لمصلحة طبقته، وبتمييع المخبرين والقوادين بالامتيازات والإغراءات.

الدمية: لم أسمع ما قلته ... أعد.

زنوبيا: الصمت بعد الكلام أحسن قرار نتخذه في مثل هذه الحالة.

الدمية: لقد حفرتما قبريكما بيديكما.

الفينيق: لا تحبط من عزيمتي وإرادتي في حب الحياة مع زنوبيا.

زنوبيا: أنا لا أهتم بمرائك الروتيني.

الدمية: أنت أربكت عالمنا بأفكارك. أنت مصدر للإزعاج. لابد من إخلاء المدينة.

الفينيق: أنا لا أصدق ذاكرة دمية عجوز، شمطاء، خرساء، بلهاء، تُخرّف، وتهذي... وتعيش زمن انقراضها.

الدمية: يا لك من متفائل.

الفينيق: وقعت على قرار موتك.

الدمية: الخيارات محدودة.

زنوبيا: أنتم لا تتوقفون عن قتل أحلامنا، بعد تصفيتي ستقولون كما فعلتم مع السابقين إن الضحية مجهول الهوية.

الدمية: أنت تجازفين بحياتك.

الفينيق: أنتم تراهنون على الرقم الخطأ.

الدمية: سأدفع لك أكثر إذا أحسنت التعامل معي.

الفينيق: طعنتم ظهر المدينة، وظهر زنوبيا، وما أغمضنا عيوننا على حقوق المدينة.

الدمية: غير جناحيك..

الفينيق: أنا لن أغير قسمات وجهي مثلكم، دربت الجناح على الخفوق، كان وجعي يغتالني في كل لحظة، أقاوم ضجيجكم ما استطعت، كم حذرت قبل المشي مخافة من الزلل. كان ينتابني شجن مرّ فأصرخ بالشجن وأنا بين موت وجراح. وانبعاث...

الدمية: لكنك لم تمت.

الفينيق: كنت بين موت وجراح، أكابر بين تحليق جناح وانكسار جناح، أجاهر، أكتب بوهج الذكريات، وبدم القلب حياتي في قصة الفينيق المدثر بالوطن. كيف أبدو بعد مرور

كل الأزمنة التي عزلت فيها. أبدو حيا أتحدد. جرح عبثي يرى الجثث والحطام والخراب تنبعث من جديد.

الدمية: من العجب العجاب أنك لم تتحلل ولم تحف عروقك.

زنوبيا: هل هذا يثير إعجابك أيها الناطق الرسمي باسم باقى الدمى ؟

الدمية: بل يثير حنقى عليكما. أتساءل كيف يحدث هذا؟

الفينيق: لأن نخيلنا ما يزال به شموخ، وماؤنا لا يزال يبل ريقنا برحيقه ورضابه.

الدمية: هيّا أغربا عن وجهي.

الفينيق: نحن لا نخرج من الباب الذي يخرج منه المقامرون أيها المتحدّث الرسمي باسم حضارة العولمة الكاذبة.

الدمية: أخرج. فأنا لست مخطئا. موقعي هو الصح.

زنوبيا: المحرم من يقف في الموقع الخطأ.

الدمية: (يخاطب كل الدمي بانفعال) نحن في مأزق جماعي.

الفينيق: في عري البدايات ظهر هذا المأزق.

الدمية: ومع ذلك نحن مستمرون في الانتصار. هذه حضارتنا.

الفينيق: حضارتكم خدعة، وأنت مع باقي الدمى تعيش وهما جماعيا في مقامرة وهم الانتصار بهذه الحضارة؟

الدمية: لأن الحياة عندنا مقامرة ومغامرة.

الفينيق: أنت تعيش وقتك الإضافي. بعد أن صرت تتاجر بالصور الإباحية. وتسمّي ضلالك يقينا، وتمنعنا حتى من حق البكاء.

الدمية: سننفذ حكمنا عليك. لنلقى بك في حفرة.

الفينيق: وبعد ذلك ...

الدمية: سنفصل الجسد عن الروح. الحقنة القاضية ...

زنوبيا: سنعود من جديد، ستبقى الروح معي.

الفينيق: في حياتي أبقيت بعضى حيّا، وأفنيت بعضى من أجلها.

الدمية: وماذا ستفعل بها يا غبي ؟ سينساك العالم بعد موتك.

الفينيق: لا ... الروح لا تأخذ معها شيئا إلى العالم الآخر سوى ثقافتها وعلمها.

زنوبيا: أمّا روحي فستأخذ معها الأفكار والأحلام والعشق. لأن هناك من سيحافظ على المثال في هذا العالم.

الدمية: سنعمل المستحيل للتفريق بينكما.

الفينيق: بل سنعمل المستحيل لنتوحّد.

الدمية: سنعوض غيابك بفينيق مزيّف.

زنوبيا: أنتم لا تريدون أن تتركونا نعيش في سعادة بلا زيف.

الدمية: وأنت سنعوّضك بزوبا أخرى، و زوبات أخريات.

زنوبيا: لما كل هذا ؟

الدمية: لأنّنا نريد قتلكم.

زنوبيا: الحقد غضب الضعفاء..

الفينيق: لن تجنوا نفعا من ذلك.

الدمية: (يريد إبعادهما عن بعض) من المستحيل الجمع بينكما ... بين زنوبيا والفينيق.

الفينيق: بلقائنا في ذاك العالم سيلتقى عالم الحقيقة بعالم المثال.

زنوبيا: كما في عالمنا الآن ...

الدمية: هذا منطق لا يمكن أن يتحقق. (يختفي).

الفينيق: الجحيم هو استحالة المنطق.

زنوبيا: هو استحالة المنطق.

الفينيق: كل مرّة أحبّك فيها ...

زنوبيا: مثلك أشعر بحبّك ... أُحس أنفاسك ... بأناملك تغازل ارتعاشة أصابعي الممدودة إلى السماء.

الفينيق: (يطير) أنا طائر حرّ أحلّق في السماء ...

**زنوبیا**: أنا جزء من أنفاسك ... من تحلیقك. أنا طائر مثلك أرى الناس یرجعون مفاتیح المدینة إلى المدینة ...

الفينيق: أنّني أتحرّر ...

**زنوبيا**: وأنا أيضا أتحرّر ...

الفينيق: أنا جزء من قدرك.

زنوبيا: أنت خلاصات الأعمار في عمري.

الفينيق: وأنت عمري في خلاصات الأعمار والتاريخ والزمن المطلق.

الفينيق: أنا أنبعث من داخل موتي.

زنوبيا: وأنا أنبعث من تاريخي.

يقترب كل طرف من الآخر ... يتعانقان ...

معا بصوت واحد، نحن روحان حللنا بدنا ... بدناً ... حللنا بدنا ...

(يعمّ دخّان كثيف وبخور وأنوار ذات ألوان متعدّدة فضاء الركح، يدخل المتظاهرون يحملون المشاعل، ويلتفّون حول زنوبيا والفينيق اللذين يصعدان إلى السماء.... يختفي الضوء تدريجيا، بينما يرمي المتظاهرون كل الدمى خارج الركح ويسحبون حبل المشنقة خارج الركح ...).

ظلام تدريجي ...



| عنوان الحوار                                                                | اسم المحاور                        | التاريخ         | العدد      | المجلة/الجريد<br>ة | السنوات |
|-----------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|-----------------|------------|--------------------|---------|
| المطلوب توظيف المسرح لخدمة القضية الوطنية.                                  | بوتلالة عبد الغفور                 | 31 ينيار        | 18         | أخبار الفن         | 1979    |
| بانوراما المسرح المغربي المعاصر<br>الثقافة كماليات والبحث عن<br>هوية مستمرة | سمير غريب                          | 9 أكتوبر        | 294        | المنتقبل           | 1982    |
| نحن في حاجة ماسة للنقد.                                                     | حسن لحبيبي                         | <b>1</b> أكتوبر |            | المشعل الرياضي     |         |
| بين المسرح الاحتفالي والمسرح<br>الاتمامي.                                   | أنطوان كرباخ/<br>أنطوان غندور      | 10 دجنبر        | 626        | العلم الأسبوعي     |         |
| المسرح المغربي من الإستعمار الى التمثيل مع الجمهور.                         | محمد حمدان                         | 16 ايار         | س2/ع<br>61 | الشراع             | 1983    |
| أزمة المسرح في الوطن العربي هل<br>سببها التراث ؟                            | 11 11                              | 16 ماي          | 7303       | الأنباء الكويتية   |         |
| حوار مع عبد الرحمن بن زيدان.                                                | سالم كويندي/عبد<br>الحميد الغرباوي | أبريل/ماي       | 1          | خطوة               |         |
| الكتابة في المغرب ليست نشاطا<br>محايدا.                                     | طلحة جبريل                         | 30 مارس         | 11 11      | الشرق الوسط        | 1984    |
| هناك هوة عميقة بين المبدع<br>والمتلقي العربي.                               | محمود معروف                        | 26 يونيو        | 11 11      | الطليعة الكويتية   |         |

| المبدع ليس من يكتب في أماكن<br>مكيفة ولكن من يحنرق ويتآكل.                                                                      | عبد الله السعداوي                       | 11 11                            | 613   | البحرين             |      |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|----------------------------------|-------|---------------------|------|
| المسرح المغربي قتلته المؤسسة.                                                                                                   | علاء الدين محسن                         | 20/14<br>يونيو<br>23/22<br>دجنبر | 445   | الوطن العربي        | 1985 |
| بحثا عن الكامة المغيبة والديموقراطية المحاصرة لابد من مقارنة نقدية لهذا التراك المسرحي الذي احدث انحرافا في ذوق المتلقي العربي. | قيسامي محمد<br>عدنان<br>الماوي عبد الله | 22 أكتوبر                        | 128   | البيان الثقافي      |      |
| الشباب يبدعون والكبار يحتلون المسارح - التضامن تفتح مع خمسة مسرحيين ملف صراع الأجيال.                                           | النتضامن                                | 8 نونبر                          | 187   | التضامن             | 1986 |
| قضية النقد العربي الحديث.                                                                                                       | عبد الله أبوهيف                         | كانون<br>الأول                   | 200   | الموقف الأدبي       | 1987 |
| المسرح العربي بين الواقع<br>والطموحات تضيع القضايا.                                                                             | عليان بن نجيلة                          | 16 نونبر                         | 11 11 | الصباح<br>الأسبوعية |      |
| المسرح التجاري يأخذ المشاكل والقضايا كوسسيلة للإثراء ومطية يركب عليها لترويج الالتزام الكاذب.                                   | محمد العلالي                            | 8 أبريل                          | 1560  | البيان              |      |
| لقاؤنا فرصة لتفاعل الأفكار                                                                                                      | الجمهورية                               | 17 شباط                          | 6729  | الجمهور             | 1988 |

| يجب أن نفرق بين الإبداع<br>والإتباع.                                              | حسين الحسني           | 18 شباط        | 6477  | الثورة                 |      |
|-----------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|----------------|-------|------------------------|------|
| Critic, Links,<br>monodrama with<br>arab storyeltds.                              | By<br>Inamn.jabe<br>r | 31 مارس        | 6495  | The<br>Bagdad          |      |
| مشروعية التأسيس لمسرح عربي.                                                       | 11 11 11              | 27 فبراير      | 11 11 | القادسية/العراق        |      |
| أدعو لإيقاف أي عمل مسرحي<br>لا يستحق شرف مواجهة<br>الجمهور.                       | حسين الأنصاري         | كانون<br>الأول | 7388  | الجمهورية              | 1989 |
| وجه من المهرجان – الكاتب<br>الناقد المغربي عبد الرحمن بن<br>زيدان.                | سيد عبد القادر        | 5 سبتمبر       | " "   | المسرح التجريبي        | 1989 |
| الإحتفالية هي الإختلاف.                                                           | أحمد حامد عثمان       | 15 يناير       | 732   | فلسطين الثورة          |      |
| عن مشكلات المسرح العربي وقضايا التجريب وتطور تجربة المسرح الفلسطيني.              | فاضل الربيعي          | أكتوبر         | 184   | ندوة صوت<br>البلاد     |      |
| الإحتفالية يمكن أن تصل بنا إلى هويتنا العربية.                                    | محمد طه               | 1 فبراير       | 11 11 | الفن في أسبوع<br>العرب |      |
| ناقد المسرح بين المحيط إلى الخليج. المسرح العربي رسخ تقاليده بالتكاء على التراث.  | الشرق                 | 18 مارس        | 11 11 | الشرق / قطر            |      |
| مهرجانات تظهر وتختفي :<br>ومسرحيون يعتمدون على المغامرة<br>في كتابة النص وإخراجه. | الميثاق الوطني        | 19 يوليوز      | 11 11 | الميثاق الوطني         | 1990 |
| لا يمكن اخضاع الكتابة الدرامية                                                    | حزام العتيبي          | 9 غشت          | 8081  | الرياض                 |      |

| لقالب مهيئ سلفا.                                        |                 |              |           |                     |      |
|---------------------------------------------------------|-----------------|--------------|-----------|---------------------|------|
| يجب أن نفرق بين الإبداع<br>والإتباع.                    | " "             | تموز         | 7         | ألاقلام             |      |
| من المهم أن لا نجعل من الموروث<br>الشعبي مصيدة للإبداع. | ناصر الحريمي    | 5 مارس       | 11 11     | الرياض              |      |
| 11 11 11                                                | الطاهر الطويل   | 28 يونيو     | " "       | الميثاق الوطني      |      |
| المسرح المغربي بين احتفالية التراث<br>والمعاصرة.        | أحمد حامد عثمان | كانون الثاني | 139       | آفاق عربية<br>بغداد | 1991 |
| نطرح الأسئلة المعلنة ضد<br>الطقوس القراءة الأحادية.     | وائل عبد الفتاح | 11<br>سبتمبر | 1080<br>7 | الحياة              |      |
| المسرح العربي مازال يفتقد حرية التعبير.                 | السيد حافظ      | 14 شتنبر     | 11 11     | الأهرام             | 1992 |
| الديموقراطية شرط جوهري لمسرح<br>عربي حر.                | ناهد عز العرب   | فبراير       | 39        | مجلة المسرح         |      |
| المسرح وغياب حرية التعبير                               | 11 11           | 11 أبريل     | 6         | المهرجان (3)        |      |
| التقنية لا تلغي أهمية النص<br>الدرامي.                  | السباعي السيد   | 12 نونبر     | 5463      | الشرق الأوسط        |      |
| " " "                                                   | 11 11           | 7 أكتوبر     | 11 11     | الميثاق المسرحي     |      |
| " " "                                                   | فاطمة يحي عثمان | 17 أبريل     | 5506      | أخبار الخليج        | 1993 |
| المسرح العربي هو مسارح عربية.                           | محمد عبد الرزاق | 17 أبريل     | 1504      | الأيام              |      |
| المسرح يعيض مرحلة توثر صعبة.                            | 11 11           | 12 أبريل     | 4662      | الفجر               |      |

| الديمقراطية شرط جوهري لمسرح<br>عربي حر.                                       | ناهد عز العرب    | فبراير/مارس<br>/أبريل | /39<br>/40<br>41 | المسرح                                       |      |
|-------------------------------------------------------------------------------|------------------|-----------------------|------------------|----------------------------------------------|------|
| ماذا قدم المحتمع العربي للمسرح ؟                                              | عواطف إدريس      | أبريل                 | 6091             | الوحدة                                       |      |
| آفاق المسرح المسرح العربي انه<br>سياسي حتى النخاع.                            | وائل عبد الفتاح  | 2 أكتوبر              | 11 11            | السفير                                       |      |
| أبحث عن ذاكرة مستقبلية من خلال مغامرة الكتابة.                                | مسير الطنطاوي    | 27 يوليوز             | 87               | الإتحاد                                      |      |
| المسرح العربي ما زال يعيض<br>تاريخه المؤجل.                                   | عبد الاله الرحيل | 20 يوليوز             | 5692             | تيشرين                                       |      |
| حصيلة المشاركة المغربية في مهرجان المسرح التجريبي بالقاهرة.                   | 11 11 11         | 14 شتنبر              | 11 11            | الميثاق                                      | 1994 |
| المسرح المغربي بدأكرد فعل على ثقافة لأجنبية أرادت احتواء هويته.               | باكينام قطامش    | 11 11 11              | 11 11            | مهرجان القاهرة الدولي السادس للمسرح التجريبي |      |
| La critique, une<br>méthode et des<br>règles, la révolte<br>contre ces règles | Libération       | 8 شتنبر               | 11 11            | Libération                                   | 1995 |
| Le Théâtre Arabe<br>est une multiple la<br>critique aussi.                    | Fouzia<br>Mezzi  | 1 دجنبر               | 59               | La presse<br>de<br>Tunisie                   |      |
| الفراغ المعرفي للتجريب يصير                                                   | الطاهر الطويل    | 14 أبريل              | 2467             | القدس العربي                                 |      |

| تخريبا للإبداع.                                                         |                             |                |           |                           |      |
|-------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|----------------|-----------|---------------------------|------|
| النقد المسرحي العربي بين الانطباعية وقراءة العمل.                       | الطاهر الطويل               | 15 أبريل       | 2468      | القدس العربي              |      |
| سيرة الكتابة الناقد المسرحي عبد<br>الرحمن بن زيدان.                     | أحمد المسيح                 | 21 أبريل       | 5002      | الإتحاد<br>الإشتراكي      | 1997 |
| التحريب كتابة تصبح اختراقا<br>للقواعد للمألوف للحياة.                   | محمد علو                    | 29/28<br>دجنبر | 1626      | الميثاق الوطني            |      |
| للمسرح المغربي مغامرة الإبداعية الخاصة للتحرر من تبعية الغرب والشرق.    | عبد الغني سيدي<br>حيدة      | 7 يونيو        | 1049<br>4 | الأنباء الثقافي           |      |
| رهانات المسرح المغرب امتداد<br>طبيعي لرهانات المسرح العربي.             | وطفاء حمادي                 | 98             | " "       | الجامعة اليسوعية<br>بيروت |      |
| نحو تقويم مسرح الثمانينات<br>بالمغرب                                    | الميثاق                     | 11 11 11       | 11 11     | الميثاق                   |      |
| الخط الساخن مع عبد الرحمن بن<br>زیدان.                                  | الطاهر الطويل               | 11 11 11       | 11 11     | الميثاق                   | 1998 |
| Théâtre. Le public<br>.fait la force.                                   | 11 11                       | 11 11 11       | 11 11     | SINDIBAD                  |      |
| المسرحيون العرب كانوا يبحثون<br>عن وجود حقيقي ومميز لمسرحنا<br>المغربي. | وكالة المغرب العربي للأنباء | 11 11 11       | 7         | الميثاق                   |      |
| المثقفون في البحرين كيف يرون<br>مؤثمر النقد في البحرين                  | فاطمة يحيى عثمان            | 11 11 11       | 5506      | أخبار الخليج              |      |
| النقد المسرحي العربي متعثر.                                             | " " "                       | 11 11 11       | " "       | الأيام                    |      |

| عنوان الحوار                                                                                              | المحاور       | التاريخ           | المجلة الجريدة                                                                                                |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|-------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الناقد المسرحي المغربي عبد الرحمن بن زيدان التجريب في المسرح خروج على غطية المؤسسة ودخول في دهشة الغرابة. | الطاهر الطويل | 17 اکتوبر<br>2001 | القدس ع.3866<br>س.13                                                                                          |
| الناقد المسرحي المغربي عبد الرحمن بن زيدان التنظير المسرحي هو الوعي الآخر لوجود المسرح العربي.            | الطاهر الطويل | 18 أكتوبر<br>2001 | القدس أدب وفن<br>ع. <b>3867</b> س. <b>13</b>                                                                  |
| الناقد والباحث المسرحي عبد الرحمن بن زيدان للصحيفة. المبدع يعيش داخل التاريخ ويحتمي بالترات.              | احمد نجيم     | 27 يوليوز<br>2001 | الصحيفة ع.28                                                                                                  |
| راهن مسرحنا المغربي أصبح باهتا.                                                                           | ندير عبد      | 5/4 غشت<br>2001   | بيان اليوم ع.3433                                                                                             |
| المسرح مدينة ديموقراطية قائمة على ثقافة الاختلاف                                                          | اكرم اليوسف   | اكتوبر 2001       | المسرحي نشرة يومية يصدرها المحلس الوطني للثقافة والفنون والترث. عناسبة المهرجان السابع للفرق الأهلية الخليجية |

|                              |          |              | الدوحة ، ع.10                                          |
|------------------------------|----------|--------------|--------------------------------------------------------|
| مسرحنا لا يتنفس هواء مستوردا | علاء نصر | 6 شتنبر 2001 | التجريبي تصدر عن مهرجان القاهرة للمسرح التجريبي . ع.6. |

| عنوان المقال                                                                    | العدد | التاريخ              | المجلة |
|---------------------------------------------------------------------------------|-------|----------------------|--------|
| رحيل محمد مسكين ذاكرة مثقلة بدراما الواقع.                                      | 402   | 25/21 دیسمبر<br>1989 |        |
| ملتقى المسرح المغاربي في وهران نحو مسرح معاربي مؤسس وأصيل.                      | 403   | 1 يوليوز 1990        |        |
| اللقاء المسرح الوطني الخامس في مكناس الهواة بين السؤال المسرحي والفعل التجريبي. | 410   | 25/19 فبراير<br>1990 |        |
| رواج الانتاج المسرحي سؤال المحلية ووأفق العالمية.                               | 417   | 15/9/أبريل<br>1990   |        |
| ضمير المتكلم أعيش عشق الانتظار                                                  | 420   | 30 أبريل 1990        |        |
| الملتقى المسرحي في اكادير - أسئلة النص المسرحي في المغرب.                       | 439   | 16/1 سيبتمبر<br>1990 |        |
| حسن المنيعي: هنا المسرح العربي هنا بعض                                          | 430   | 15/9 يوليوز          |        |

| تجلياته.                                                                 |       | 1990                        |            |
|--------------------------------------------------------------------------|-------|-----------------------------|------------|
| التحديد والتحريب في مسرح الفوانيس الأردني.                               | 444   | 21 أكتوبر 1990              |            |
| الناقد المسرحي حسن بحراوي. لا يوجد احتراف حيقيقي في المسرح المغربي.      | 453   | 17 دجنبر 1990               |            |
| مسرح الحكواتي وسلطة الكلام.                                              | 460   | 17 فبراير 1991              |            |
| مسرح الحكواتي من واقع الانفيار إلى التعبير عن المأزق.                    | 456   | 10 فبراير 1991              | الموقف     |
| السياسة (ك) أطروحة مركزية في النص المسرحي لدى رياض عصمت.                 | 179   | فبراير /مارس<br><b>1986</b> | الأدبي     |
| كتابة التكريس والتغيير في المسرح المغربي. (1)                            | 8 س 1 | غشت 1983                    | إبداع/ مصر |
| كتابة التكريس والتغيير في المسرح المغربي. (2)                            | 9 س 1 | سبتمبر 1989                 |            |
| المسرح البوليفوني دلالة إنسانية بدوار الفنون في تجربة انتظار عبد الفتاح. | 3 - 2 | فبراير /مارس<br><b>1999</b> | إبداع      |
| خطاب أنشئ حول الجسد المفقود "حالات<br>التعاطف "لنورا أمين.               | 6     | يونيو 1999                  |            |
| أدب الحرب في المسرح المغربي                                              | 187   | أكتوبر 1981                 |            |
| عبد العزيز السريع وتأصيل المسرح في الكويت                                | 222   | سبتمبر 1984                 | البيان     |

| رسالة من مهرجان المسرح العربي بالرباط.                                 | 231       | يونيو 1985                     | الكويتية   |
|------------------------------------------------------------------------|-----------|--------------------------------|------------|
| حول مسألة النقد المسرحي بالمغرب                                        | 256       | يونيو 1987                     |            |
| حول كتابة التكريس والتغيير في المسرح المغربي.                          | 5         | سبتمبر 1985                    | آفاق       |
| المسرح المغربي وإشكالية القراءة.                                       | 3         | 1989                           | " مغربية " |
| الاحتفالية بالصوت والصورة في مسرحية " تاريخ<br>مدينة " للصديقي.        | 16        | ديسمبر 1981                    | اقــلام    |
| الطيب الصديقي والاحتفالية في ديوان سيدي عبد الرحمان الجحدوب.           | 4         | فبراير 1989                    | العراقية   |
| مشروع قراءة جديدة لمسرح محمد تيمه " الزغننة " نموذجا.                  | 3         | يونيو 1978                     | الاساس     |
| مهرجان المسرح العربي حاكم الواقع العربي الراهن بما هو ترابي.           | 16        | فبراير 1985                    |            |
| أدب الحرب في المسرح المغربي – المقاومة.                                | 3 بحلد 3  | أبريل ماي يونيو<br><b>1982</b> |            |
| إشكالية الغرب والخصوصيات والرجوع الى التراث في التنظير المسرحي العربي. | المجلد 13 | شتاء 1985                      | فصول       |
| المهرجان الوطني لمسرح الهواة بالمغرب وغياب                             | 21        | 1984                           |            |

| التنوع.                                                               |     |             |                   |
|-----------------------------------------------------------------------|-----|-------------|-------------------|
| الملتقى الثاني للمسرح المغربي التأليف بين الخطابة والمسرح.            | 142 | 1987        | اليوم             |
| وجهة نظر في أيام قرطاجة : السؤال المتحدد حول الكتابة المسرحية.        | 187 | 1987        | السابع            |
| ثلاث تجارب ومخرج في المسرح المغربي الاختلاف<br>والبحث عن الاستمرارية. | 212 | 1988        |                   |
| تجربة الدهشة في مسرح الصورة من شعرية الخوار الى شعرية الفضاء.         | 213 | 1988        |                   |
| عبد العزيز السزيع في " دموع رجل تزوج".                                |     |             | الكويت/           |
| أدب الحرب في المسرح المغربي.                                          | 83  |             |                   |
| عبد العزيز السريع وتأصيل المسرح في الكويت.                            | 187 | أكتوبر 1981 |                   |
| رسالة من مهرجان المسرح العربي بالرباط.                                | 222 | سبتمبر 1984 | البيان/<br>الكويت |
| حول مسألة النقد المسرحي بالمغرب.                                      | 231 | يوينو 1985  |                   |
| حوار مع الشاعر محمد السرغيني.                                         | 256 | يوينو 1987  |                   |
| تجربة الممثلين العرب : ألف حكاية وحكاية في                            | 3/2 | 1985        | وللي              |

| سوق عكاظ وأسئلة النقد.                                     |    |               |                                        |
|------------------------------------------------------------|----|---------------|----------------------------------------|
| الناس والحجارة احتفال من الأنا إلى النحن.                  | 2  | أكتوبر 1980   | دفاتر<br>المدرسة<br>العليا<br>للأساتذة |
| مشكلة الإنسان في المسرح الغربي.                            | 78 | 1978          | الوطن<br>العربي                        |
| أبو ذر الغفاري وتحربة الديموقراطية بين الاستحالة والإمكان. |    | 3 ديسمبر 1984 | الزحف<br>الأخضر                        |
| أجيال وتحارب في المسرح المغربي الحديث.                     | 90 | فبراير 1990   | الكويت                                 |
| وقفة تأمل في المسرح الاحتفالي بالمغرب.                     | 95 | يونيو 1990    |                                        |
| عبد العزيز السريع وصقر الرشود وتحربة الكتابة الحماعية      |    | أكتوبر 1988   | الخليج<br>العربي في<br>ربع قرن         |
| مكناس وإيديولوجيا المؤسسات في مرحلة<br>الحماية.            | 2  | 1987          | كلية<br>الآداب<br>مكناس                |
| البحث عن الوعي التراجيدي في مسرحية "                       | 1  | 1979          | اللواء                                 |

| الوجه والمرأة".                                                                                  |       |                |                 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|----------------|-----------------|
| مهرجان المسرح العربي المتنقل.                                                                    | 166   | فبراير 1985    | الموقف          |
| المسرح في الإمارات بدايات التأسيس والنقد المسرحي. قراءة في كتاب المسرح في الإمارات " رؤيا نقدية. | 52    | نونبر 1987     | الأدبي          |
| الرواية المغربية وكتابة الواقع لدى الميلودي شغموم                                                | 105   | غشت 1992       |                 |
| المسرح المغربي وإشكالية القراءة                                                                  | 124   | نونبر 1993     | المنتدى         |
| المسرح المغربي : الهوية والتفاعلات العالمية.                                                     | 149   | دجنبر 1995     |                 |
| ظهور واختفاء أبو ذر الغفاري رؤية نقدية مسرحية " مطلوب حيا أو ميتا".                              | 666   | 21 أكتوبر 1984 | مرآة الأمة      |
| أزمة نقد أم أزمة واقع ؟                                                                          | 1     | 1981           |                 |
| البادية المغربية : تراثها بين الأمس واليوم.                                                      | 2     | 1982           | صبار            |
| معركة بوفكران : كلمة لابد منها.                                                                  | 3     | 1983           |                 |
| آراء حول مهرجان المسرح العربي المتنقل.                                                           |       | يونيو 1984     | الشرق<br>الاوسط |
| شطحات جحجوح أو حفل الجنون العاقل.                                                                | 8 / 7 | 1988           | فضاءات          |

|                                                                |          |                           | مسرحية                |
|----------------------------------------------------------------|----------|---------------------------|-----------------------|
| رواج الانتاج المسرحي العربي بين سؤال المحلية<br>وأفق العالمية. | 55       | 1990                      | الحياة<br>الثقافية    |
| عبد الرحمان بن زيدان ينقد مسرحية " العيطة " المعقول .          | 2054     | 14 نونبر 1989             | رسالة الآمة           |
| التنظير المسرحي أو السياسة في المسرح في تحربة سعد الله ونوس    | 185      | 15 نونبر 1989             | صوت<br>البلاد         |
| بداية المسرح الشعري بين الهدف الوطني وتجربة<br>الكتابة         | 15       | أبريل /ماي/ يونيو<br>1981 | عالم الفكر<br>/الكويت |
| أزمة نقد أم أزمة واقع ؟                                        | 13       | مارس 1981                 | الفصول<br>الأربعة     |
| أدب الحرب في المسرح المغربي. المقاومة.                         | 2 بحلد 3 | شتاء 1985                 | فصول مصر              |
| اشكالية الغرب والخصوصيات والرجوع الى النظير.                   | بحلد 13  | شتاء 1995                 |                       |
| مأساة لبنان في مسرحية " عرس الأطلس".                           | 840      | 16 شتنبر 1987             |                       |
| من تحارب المسرح المصري بين بيرم والتونسي                       | 855      | 26 دجنبر 1987             | فلسطين                |

| ومسير العصفوري                                                           |     |                 | الثورة               |
|--------------------------------------------------------------------------|-----|-----------------|----------------------|
| نعمان عاشور وصورة الجحتمع المصري في " لعبة<br>الزمن 2 ".                 | 920 | 1989 أبريل 1989 |                      |
| ربة شاعر : قراءة في مسرحية شعرية.                                        | 1   | 1985            | رؤيا مصرية           |
| المسرح المغربي الكيان المتناقض.                                          | 65  | 24 شتنبر 1983   | البلاغ س<br><b>2</b> |
| حميدو والذات المتمردة                                                    |     | دجنبر 1983      |                      |
| مسرحية المارسطان وأزمة الديموقراطية في الوطن<br>العربي.                  |     | 11 أبريل 1984   |                      |
| مهرجان المسرح العربي بالرباط يحاكم الواقع<br>العربي الراهن بما هو تراثي. |     | دجنبر 1984      | الثقافة<br>العربية   |
| حول مسألة النقد المسرحي بالمغرب                                          |     | 1984            |                      |
| الكتابة البديلية في المسرح المغربي.                                      |     | يناير 1985      |                      |
| أبو ذر الغفاري                                                           |     | 1985            |                      |
| سنفونية المسرح المثلث. مسرح الكلمة أم الصورة ؟                           | 5   | 22 دجنبر 1989   | الجمهور              |
| مسرحية العيطة : الهذيان المنتج للمعقول                                   | 5   | 6 نونبر 1989    | ايام قرطاج           |

| هيئة عربية للنقاد.                                                 | 4     | 9 أبريل 1993  | المهرجان 3                            |
|--------------------------------------------------------------------|-------|---------------|---------------------------------------|
| قراءة أولية لكتاب د.حسن المنيعي هنا المسرح العربي هنا بعض تحلياته. |       | 4 فبراير 1994 | الزمن                                 |
| المسرح الملحمي بين الماركسية والعبثية.                             |       |               |                                       |
| مقومات المسرح المغربي والبحث عن الجذور في كتابة عبد الله شقرون.    |       |               |                                       |
| قضايا التأسيس النظري لسنوغرافيا العرض المسرحي.                     | 3     | 22 ماي 1995   |                                       |
| كلمات حول المهرجان وحول إلغاء الرؤيا<br>الثابتة في الكلام المسرحي. | 5     | 24 ماي 1995   | فضاءات/<br>نشرة<br>مسرحية.<br>البحرين |
| حوار مع المسرحي اللبناني روجيه عساف.<br>المشكلة الأساسية.          | 6     | 25 ماي 1995   |                                       |
| مهرجان المسرح الجامعي بمكناس. توقيف أم<br>تأجيال ؟                 | 3 س 3 | شتنبر 1995    | شؤون<br>ثقافية                        |
| التجريب في تحديث المأثور الشعبي. المسرح العربي من يقين الجواب إلى  | 3 س 3 | يناير 1995    |                                       |

| ثوابت ومتغيرات تحربة المسرح في الخليج العربي.               | 6 س 2 | إكتوبر 1995 | الثقافة<br>البحرينية  |
|-------------------------------------------------------------|-------|-------------|-----------------------|
| النقد الأدبي العربي ومسألة استيعاب التجربة النقدية الغربية. | 7 س 2 | يناير 1996  |                       |
| التجربة الواقعية في المسرح العربي                           | 160   | مارس 1996   | القاهرة/<br>مجلة الفن |

# دراسات منشورة في ملحق البيان الثقافي

| عنوان المقال                                                  | التاريخ             | العدد | المنبر                 |
|---------------------------------------------------------------|---------------------|-------|------------------------|
| الت                                                           | 16/15/14<br>1982/   | 2083  |                        |
| غياب الوعي وحضور الهزل الجحاني في<br>مسرحية الجيلالي طرافولتا | 23/22/21<br>1982/   | 2089  | البيان                 |
| الشيب وما يريد، هالالاي أو التهريج والمؤامرة.                 | 28 فبراير<br>1982   | 2095  |                        |
| حول مسألة النقد المسرحي بالمغرب                               | 21 مارس<br>1982     | 1     |                        |
| حول مسألة النقد المسرحي بالمغرب                               | 21<br>مارس1983      | 2     | ملحق البيان<br>الثقافي |
| أدب الحرب في المسرح المغربي "1".                              | 19/18<br>أبريل 1982 | 4     |                        |
| المسرح والاحتكرا في دموع الندم                                | 11 ماي<br>1982      | 2155  | البيان                 |
| الكتابة البديلية في المسرح المغربي                            |                     |       | ملحق البيان<br>الثقافي |

| بطاقة تقنية لشريط " الملك لير"           |  |                        |
|------------------------------------------|--|------------------------|
| سعدك يا مسعود، الانتخابات وغياب          |  |                        |
| التفاؤل التاريخي .                       |  | البيان                 |
| الخادمة في المسرح المغربي : تعامل مع     |  |                        |
| الكلمة دون الواقع.                       |  |                        |
| نقد حول مسرحية " العائلة " عائلة بدون    |  |                        |
| ثقافة.                                   |  |                        |
| ل أرترك بيروت لن أغتدرها                 |  | البيان الثقافي         |
| مسرحية المارسطان أو أزمة الديموقراطية في |  |                        |
| المجتمع العربي                           |  |                        |
| أوقفو مثل هذه الاعمال " صمصم ".          |  | البيان                 |
| وماذا بعد المهرجان المسرحي الاول         |  |                        |
| للجمعيات المسرحية بفاس ؟                 |  |                        |
| عن الملتقى العربي للقصة القصيرة.         |  |                        |
| حوا رمع عبد الرحمن مجيد الربيعي          |  | ملحق البيان<br>الثقافي |
| أزمة نقد أم أزمة واقع ؟                  |  |                        |

| حوار مع القاصة الفلصطينية ليانة بدر      |  |        |
|------------------------------------------|--|--------|
| متى تتحقق الوحدة حول مهرجان المسرح       |  | البيان |
| العربي المتنقل ؟                         |  | •      |
| بنية التأليف المسرحي: " تغطية مناقشة     |  |        |
| رسالة جامعية"                            |  |        |
| بنية التأليف المسرحي: "تغطية مناقشة      |  |        |
| رسالة جامعية ".                          |  |        |
| التأليف المسرحي: "تغطية مناقشة رسالة     |  |        |
| جامعية".                                 |  |        |
| مسرح عز الدين المدني والتراث لمحمد       |  |        |
| المديوني                                 |  |        |
| الخطاب النقدي المسرحي بين الهوية         |  |        |
| والاحتراف                                |  |        |
| المسرح اختيار وانتماء يغير كنهه ليغير    |  |        |
| الجمهور                                  |  |        |
| شطحات جحجوح فعل الجنون العاقل.           |  |        |
| تجربة الكتابة والاخراج في مسرحية " عاشور |  |        |
| " أو الحلم والاجهاض.                     |  |        |

| البيان        |  | ارتسامات حول الملتقى 6 لمسرح الهواة<br>بأكادير. وجود المسرح هو استمرار |
|---------------|--|------------------------------------------------------------------------|
|               |  | الثقافة.                                                               |
| بيان اليوم    |  | المسرح المغربي: في ضوء الهوية والتفاعلات العالمية.                     |
|               |  | صفعة في المرآة : مسرحية فردية مفتعلة.                                  |
| مسرحية مهرجان |  | ثورة الزنج: العاناة الفكرية والفنية للثورة الفلسطينية                  |
| المس          |  | بضربة قتل عشرة أو السياسة في المسرح                                    |
|               |  | عندما يكون غدا البداية من البداية.                                     |

# دراسات في الملحق الثقافي لجريدة العلم

| عنوان المقال                               | التاريخ | العدد | المنبر         |
|--------------------------------------------|---------|-------|----------------|
| تيمد ومسرحية " خيوط حبال شعر".             |         |       | العلم          |
| البطل في رواية " الطيبون" لربيع مبارك بين  |         |       |                |
| الموقف الفردي ولحظة الانفجار.              |         |       |                |
| ديوان " حينما يروق الجسد " طظاهرة سلبية    |         |       | العالم الثقافي |
| في الشعر المغربي.                          |         |       | ١              |
| وجهة نظر : ثقافتنا إلى أين ؟               |         |       |                |
| المسرح المغربي صمت وتفجر                   |         |       |                |
| الحلقة فيها وفيها                          |         |       | العالم الفني   |
| مع الهواة ومسرح الرفض والاحتجاج            |         |       |                |
| عندما يصبح النقد نزعة عدوانية              |         |       |                |
| عن الملتقى الوطني الثاني للقصاصين المغاربة |         |       | العلم          |
| اعمارة حسن في الحياة والابداع              |         |       |                |
| البحث عن لحظة فرح من اجل تأسيس واقع        |         |       | العالم الثقافي |
| جديد                                       |         |       | " \            |

| أولاد الحلال عندما تغير الواقع شخصيات        |  |       |
|----------------------------------------------|--|-------|
| مشلولة                                       |  | العلم |
|                                              |  | ,     |
| اعلام الفن التشكيلي بالمغرب                  |  |       |
|                                              |  |       |
| ظاهرة الاقتباس في المسرح المغربي             |  |       |
| المسرح الوثائقي من خلال " موال البنادق".     |  |       |
|                                              |  |       |
| " عنترة في المرايا المكسرة " والرؤية الجديدة |  |       |
| للتراث.                                      |  |       |
| ,                                            |  |       |
| اطلالة على هموم المسرح المغربي : عندما       |  |       |
| يتحول النقد الى وساطة بين فكر مشروع          |  |       |
| قراءة جديدة لمسرح : تيمد " الزغننة           |  |       |
| كنموذج.                                      |  |       |
|                                              |  |       |
| احترسوا الجحاعة × احترسوا العطش.             |  |       |
| حول التركيب النظري للمسرح المغربي            |  |       |
| والبحث عن الهوية.                            |  |       |
| ,, 6                                         |  |       |
| الاحتفال والبحث عن مسرح عربي:                |  |       |
| المصادر الفكرية لمسرح إلإاحتفالي             |  |       |
| ر ر ا                                        |  |       |
| أزمة الوعي في المسرح المغربي                 |  |       |
| #: C " # -                                   |  |       |

| البحث عن الوعي التراجيدي في مسريحة "     |  |
|------------------------------------------|--|
| الوجه والمرآة".                          |  |
| البحث عن لحظة فرح من أجل تأسيس واقع      |  |
| جديد.                                    |  |
| المسرح العربي في المهرجان الرابع للشباب. |  |
| ألإحتفالية في مسرحية الضفادع " أرسطوفان  |  |
| " إخراج محمد تيمد.                       |  |
| " العار للمتفرجين " إحتفال مسرحي في      |  |
| ثلاثة أنفاس.                             |  |
| العار للمتفرجين " إحتفال مسرحي في ثلاثة  |  |
| أنفاس.                                   |  |
| العار للمتفرجين " إحتفال مسرحي في ثلاثة  |  |
| أنفاس.                                   |  |
| العار للمتفرجين " إحتفال مسرحي في ثلاثة  |  |
| أنفاس                                    |  |
| الملتقى الوطني للمسرحيين المغاربة وأزمة  |  |
| المسرح المغربي                           |  |
| الملتقى الوطني للمسرحيين المغاربة وأزمة  |  |

| المسرح المغربي                          |                |
|-----------------------------------------|----------------|
| ظاهرة مسرح المهاجرين : "1 " حميدو       |                |
| والذات المتمردة.                        |                |
| ظاهرة المسرح المهاجرين: "2" لهبال في    |                |
| الكشينة أو الذات المستسلمة              |                |
| بين المسرح الاحتفالي والمسرح ألإتمامي   |                |
| من يمثل حيل الغضب في المسرح الإحتفالي.  |                |
| مأساة لبنان في مسرحية عرس الاطلس.       |                |
| من تجارب المسرح المصري بين التونسي      | العالم الثقافي |
| وسسمير العصفوري                         | س1             |
| من تجارب المسرح العراقي: البعد الفلسفي  |                |
| والتشكيل البصري في مسرحية               |                |
| المسرح العربي وإشكالية التنظير.         |                |
| نعمان عاشور وصورة المجتمع المصري في "   | العالم الثقافي |
| لعبة الزمن 2 ".                         | <i>س</i>       |
| تحربة الممثلين العرب " ألف حكاية وحكاية | العالم النسفي  |
| في سوق عكاظ ".                          | س 2            |

| البيان التأسيسي لمسرح الفوانيس، لماذا                              |                  |
|--------------------------------------------------------------------|------------------|
| مسرحة التراث ألإنساني ؟                                            |                  |
| التحريب في المسرح العربي إبداع أم أتباع                            | العالم           |
| المختلف والمؤتلف في تجربة النقد المسرحي<br>في المغرب العربي        | الثقافي س        |
| رواد التأسيس المسرحي العربي وإشكالية النهضة. المشرق والمغرب اختلاف |                  |
| عن الشاعر عبد السلام الزيتوني : عالم الأسئلة المتعبة               | العالم س 46      |
| إشكالية المنهج في النقد المسرحي العربي.                            | العالم الثقافي س |
| الكتابة الضاحكة سؤال التجنيس والتطهير في الكوميديا العربية         | العالم الثقافي س |
| اتحاد كتاب المغرب أية آفاق بعد المؤتمر                             | العالم الثقافي س |
| وعي الكينونة المحتمل في زمن المشروع<br>المسرحي العربي.             | العالم الثقافي س |
| الكتابة المسرحية وقضايا المدينة في مسرح محمد تيمد                  | العالم الثقافي س |
| من تجارب المسرح المصري : مسرحية بقايا                              | العالم الثقافي س |

| ذاكرة ودلالات التجريب في الورض<br>عن مشروع د. علي الراعي من النص<br>المسرحي الجاهز الى التأليف الفوري         |  |                            |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|----------------------------|
| فيكتور هيجو : والتنظير للدراما الرومانسية في مقدمة كرومويل                                                    |  |                            |
| تحربة المسرح المصري المعاصر والوعي النقدي<br>وقضايا المنهج في كتابات                                          |  | العالم الثقافي س           |
| من أين لهم هذا ؟ كلمات بليغة في جمل.<br>في لقاء مع المخرج المسرحي العراقي عوني<br>الكرومي . أي تمرد على الشكل |  |                            |
| الوعي بالمنهج في الممارسة النقدية العربية.                                                                    |  | العالم الثقافي<br>س2       |
| مسرح المدينة في بيروت يرسم معالم احلام ما بعد الحرب                                                           |  | نضال الاشقر<br>العلم الفني |
| حول دينامية المسرح المغربي : الواقع والآفاق.                                                                  |  | العلم الثقافي<br>الس       |

# مقالات في جريدة الاتحاد الاشتراكي

| عنوان المقال                                                        | العدد | التاريخ        | المنبر               |
|---------------------------------------------------------------------|-------|----------------|----------------------|
| بضربة واحدة قتل عشرة أو السياسة في المسرح                           | 298   | /04/24<br>1984 | الاتحاد              |
| ثورة الزنج: المعاناة الفكرية والفنية للثورة الفلسطينية.             | 301   | /04/27<br>1984 | الاشتراكي            |
| المهرجان الرابع لمسرح الهواة بالمغرب مستوى هزيل.                    | 40    | /08/05<br>1984 |                      |
| لعبة الحلم والاجهاض " تجربة الكتابة والإخراج".                      | 132   | /06/01<br>1986 | ملحق الاتحاد<br>الإس |
| شهادات عن رحيل الشاعر عبد الله راجع.<br>غاب البدع ولم يغب الإبداع.  |       | /07/31<br>1990 |                      |
| الملتقى السادس لمسرح الهواة بأكادير. الملتقى يعتبر صحوة فنية وفكرية | 268   | /08/14<br>1986 | أنوال الثقافي        |
| نحو كتابة جديدة على الكتابة المسرحية الغربية.                       | 298   | /01/17<br>1987 |                      |

# مقالات في جريدة لميثاق الوطني

| عنوان المقال                                                         | العدد | التاريخ        | المنبر         |
|----------------------------------------------------------------------|-------|----------------|----------------|
| حول اشكالية المسرح المعغربي: التراث، الاقتباس ؛ الرأي السياسي        | 147   | /10/17<br>1977 | الميثاق        |
| المسرح المغربي بين كتابة التكريس وكتابة التغيير                      | 1516  | /01/13<br>1982 |                |
| حول الثقافة المغربية والمسرح 1986.<br>تقييم عام                      |       | /02/02<br>1982 | الميثاق الوطني |
| مهرجانات تظهر وتختفي ومسرحيون<br>يعتمدون على المغامرة في كتابة االند | 4212  | 1990/7/19      | الميثاق        |

# حوارت مع المبدعين العرب

| عنوان الحوار                         | العدد    | التاريخ  | المنبر          |
|--------------------------------------|----------|----------|-----------------|
| حوار مع عبد الرحمن مجيد الربيعي      |          | 1984     | مجيد الربي      |
| في النقد العربي: حوار مع يمنى العيد. |          | /08/07   | أنوال الثقافي   |
| <u>.</u>                             |          | 1984     |                 |
| الناقد حسن بحراوي : لا يوجد احتراف   | 453 س 10 | /12/23   | الموقف العربي   |
| حقيقي في المسرح المغربي              | 10 433   | 1990     | الموقف العربي   |
| في لقاء مع المسرحي اللبناني روحية    |          | /02/11   |                 |
| عساف . الإبداع العربي لا يواجه المو  |          | 1994     | العالم الثقافي  |
| في لقاء مع المسرحي فرحان بلبل:       |          | /02/11   | س 2             |
| جمهور المسرح التجاري لا يصلح أن      |          | 1994     | س 2             |
| في لقاء مع المسرحي العراقي عوني      |          | /09/30   | العالم الثقافي  |
| الكرومي. أي تمرد على الشكل           |          | 1995     | س               |
| حوار مع محمد الدحروش: حول            |          |          |                 |
| بانوراما المسرح في تطوان قبل         |          | 93/12/5  | العالم الفني(1) |
| الاستقلال :                          |          |          |                 |
| المسرح والنضال الوطني، محنة الرقابة. |          | 93/12/12 | العالم الفني(2) |

| لقاء مع الشاعر بن سالم الدمناتي:<br>مرجعياتي: الشاعر وهمومه والغرب في | /11/07<br>1992 | العالم الثقافي |
|-----------------------------------------------------------------------|----------------|----------------|
| حوار مع عادل قرشولي :ليس كل احتفال مسرحا، المسرح فعل إرادي في خا      | /09/24<br>1994 | س 2            |

# مقدمات لكتب بعض المسرحيين المغاربة

| عنوان الكتاب                                | دار النشر                    | المؤلف                  | المقدمة                                                         | السنة |
|---------------------------------------------|------------------------------|-------------------------|-----------------------------------------------------------------|-------|
| المارستان : مسرحية<br>زجلية                 | مرقونة                       | محمد بنعیسی             |                                                                 | 1981  |
| ربة شاعر : مسرحية شعرية شعرية في أربعة فصول | مطبعة النجاح                 | علال الهاشمي<br>الخياري | ربة شاعر                                                        | 1985  |
| أمرأة. قميص زغاريف                          | منشورات اتحاد<br>كتاب المغرب | محمد مسكين              | عنف المتخيل<br>في مسرح النقد<br>والشهادة                        | 1991  |
| الارض والذئاب- الجمل<br>المسروق             | منشورات وزارة<br>الثقافة     | احمد الطيب العلج        | د . لفهم تجربة احمد الطيب العلج ج . المسرحية (أ) لأرض الذئاب نم | 1994  |

# فائمن الراجع والمهادر 300 ~CES.

### المصادر:

- 1. توفيق الحكيم، قالبنا المسرحي، دار مصر للطباعة، 1988.
- 2. سعد الله ونوس، الأعمال الكاملة، دار الأهالي للطباعة والنشر والتوزيع، دمشق 1996، ج3.
- عبد الرحمن بن زیدان "مسرحیة زنوبیا في موکب الفینیق"، مطبعة انفو برانت، الیدو فاس، 2008.

### المراجع:

### أ- باللغة العربية

- 1- أحمد الشايب، أصول النقد الأدبي، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، ط9، 1992.
- 2- أحمد بلخيري، "نحوى تحليل دراماتورجي"، مطبعة رانو، الدار البيضاء، ط1 2004.
  - 3- أحمد بن مرسلي، التحليل السيميولوجي، ديوان المطبوعات الجامعية، ط1.
- 4- إبراهيم حمادة، توفيق الحكيم والبحث عن قالب مسرحي، نقلا عن، عبد الرحمن بن زيدان، قضايا التنظير للمسرح العربي.
- 5- بوخموشة إلياس، الدراماتورجيا في إمبراطورية الصورة، دار الغرب للنشر والتوزيع 2009.
  - 6- جازية فرقاني، التجريب في المسرح الجزائري، المسرح دوت كوم، 16 أفريل 2004.

- 7- حسن المنيعي، "النقد المسرحي العربي"، (إطلالة على بداياته وتطوره)، منشورات المركز الدولي لدراسات الفرجة، ط1، 2011.
- 8- حسن المنيعي، المسرح المغربي، المسالك والوعود، إطلالة على تاريخ المسرح المغربي تأليف مجموعة من الباحثين، الهيئة العربية للمسرح، 2013.
- 9- حسن المنيعي، أبحاث في المسرح المغربي، منشورات شرفات الزمن، مطبعة النجاح الجديدة الدار البيضاء، ط2، 2001.
- 10- حسن المنيعي، "حركية الفرجة في المسرح"، الواقع والتطلعات، منشورات المركز الدولي لدراسات الفرجة، ط1، 2014.
- 11- حسن المنيعي، قراءة في مسارات المسرح المغربي، مطبعة سندي، مكناس المغرب .2003
- 12- حسن المنيعي، هنا المسرح العربي، هنا بعض تجلياته، منشورات السفير، مكناس 1990.
- 13- حسن عطية، المسرح العربي هل تعرف هويته؟ "كتاب العربي، المسرح العربي مسيرة تتجدد، جماعي، (87)، يناير 2013.
- 14- حسن يوسفي، ذاكرة العابر عن الكتابة والمؤسسة في المسرح المغربي، دار وليلي للطباعة والنشر مراكش، ط1، 2004.
- 15- حمدي الجابري، المخرج المسرحي العربي ناقلا ومبدعا، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، 1992.

- 16- حورية محمد، تأصيل المسرح العربي بين التنظير والتطبيق في سورية ومصر منشورات إتحاد الكتاب العرب، دمشق، 1999.
- 17- خالد أمين وسعيد كريمي الدراماتورجيا الجديدة، الأشكال الخاصة بطلائع الألفية الثالثة، كتاب جماعي منشورات المركز الدولي لدراسات الفرجة، ط1، 2014.
  - 18-رشاد رشدي" الدراما من أرسطو إلى الآن"، هلا للنشر، مصر، ط 1، 2000.
- 19-سالم الكويندي "المتخيل المسرحي، مقاربات في العرض المسرحي"، إصدارات أمنية للإبداع والتواصل الفني والأدبي، ط1، 1999.
- 20-سالم الكويندي "سلطة المسرح"، منشورات جمعية أسفي للبحث والتوثيق، ط1 2000.
- 21- سعيد الناجي، المسرح المغربي خرائط التجريب، مطبعة دار النشر المغربية، عين السبع، الدار البيضاء، ط1، 2003.
- 22-سعيد الناجي، قلق المسرح العربي، ط1، منشورات دار ما بعد الحداثة المغرب، 2004.
  - 23- سعيد علوش، النقد الموضوعاتي، بابل للطباعة والنشر، الرباط، 1989.
- 24- سميرة السباعي، الدكتور عبد الرحمان بن زيدان في مرآة التلقي، مكناس، برانت شوب للطبع، 2012.
- 25-سيد إسماعيل، أثر التراث العربي في المسرح المعاصر، دار قباء للطباع والنشر والتوزيع دار المرجاح، الكويت، 2000.

- 26- شلتاغ عبود شراد، مدخل إلى النقد الأدبي الحديث، دار مجدلاوي للنشر، ط1 عمان 1988.
- 27- عبد الجليل بن محمد الأزدي، "أسئلة المنهج في النقد العربي الحديث"، المديرية الجهوية لوزارة الثقافة مراكش ومجلة الملتقى، المطبعة الوراقة الوطنية بمراكش، ط1 2009 عبد الرحمان بن زيدان، التجريب في النقد والدراما، منشورات الزمن، مطبعة النجاح الجديدة الدار البيضاء، 2001.
- 29- عبد الرحمن بن زيدان "المختصر المفيد في تاريخ المسرح العربي الجديد، المسرح في المغرب"، الهيئة العربية للمسرح، الشارقة، 2009.
- 30-عبد الرحمان بن زيدان، التفكير بصوت مسموع في معنى المسرح العربي حوار أجراه، عبد العالي السراج، عبد العزيز بوبكراوي، مطبعة النجاح الجديدة، الدار البيضاء، ط1، 2004.
- 31-عبد الرحمن بن زيدان،" التكريس والتغيير في المسرح المغربي، مطبعة إفريقيا الشمالية . 1985 .
- 32-عبد الرحمان بن زيدان، المسرح المغربي في مفترق الطرق، إصدارات أمنية للإبداع والتواصل الفني والأدبي، مطبعة سيدي مومن، ط1، 2002.
- 33-- عبد الرحمان بن زيدان، أسئلة المسرح العربي، سلسلة الدراسات النقدية 7، دار الثقافق، الدار البيضاء، ط1، 1987.
- 34-عبد الرحمان بن زيدان "إشكالية المنهج في النقد المسرحي العربي"، الجحلس الأعلى للثقافة مطابع الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1996.

- 35-عبد الرحمان بن زيدان، خطاب التجريب في المسرح العربي، مطبعة سيندي مكناس، 1997.
- 36-عبد الرحمن بن زيدان، قضايا التنظير للمسرح العربي من البداية إلى الامتداد منشورات اتحاد الكتاب العرب ط1، سوريا دمشق، 1992
- 37-عبد الكريم برشيد، الكتابة بالحبر المغربي في كتابات الدكتور عبد الرحمان بن زيدان. الدار البيضاء ، ط1، 2003،
- 38-عبد الكريم برشيد، الاحتفالية، مواقف ومواقف مضادة، دار تينمل للطباعة والنشر، مراكش، 1993.
- 99-عبد الكريم برشيد "المسرح المغربي بين التنظير والمهنية"، منشورات مجموعة البحث في المسرح والدراما التابع لكلية الآداب والعلوم الإنسانية، جامعة عبد المالك السعدي تطوان. 40- عبد الكريم برشيد، "الكتابة بالحبر المغربي في كتابات"، الدكتور عبد الرحمان بن زيدان، ط1، 2003.
- 41-عبد الكريم برشيد"حدود الكائن والممكن في المسرح الاحتفالي"، سلسلة الدراما النقدية 3، دار الثقافة، الدار البيضاء.
- 42- عبد الكريم برشيد، مصطفى رمضاني الإنسان والمبدع والعالم، ضمن كتاب جماعي، الخطاب المسرحى عند مصطفى رمضاني، مطبعة تريفة، بركان، ط1، 2008.
- 43-عبد الجيد شكير، الاهتمام الجمالي في المسرح المغربي، منعطف التحول من الإيديولوجي إلى الجمالي، منشورات وزارة الثقافة، مطبعة دار المناهل، 2014.
  - 44-عثمان موافي، دراسات في النقد العربي، دار المعرة الجامعية، الإسكندرية 2001.

45-عز الدين بونيت، "الخطاب التنظيري وحدود الممارسة في المسرح المغربي"، هل انتهى عصر التنظير ؟، "ضمن كتاب جماعي بعنوان المسرح المغربي بين التنظير والمهنية منشورات مجموعة البحث، في المسرح والدراما التابعة لكلية الآداب والعلوم الإنسانية جامعة عبد المالك السعدي، تطوان، ألطوبريس، 2004.

46-عز الدين بونيت، الشخصية في المسرح الغربي بنيات وتجليات، مطبعة المعارف الجديدة، الرباط منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية بأكادير، سلسلة الأطروحات والرسائل، 2، 1992.

47-عقا امهاوش، الفعل المسرحي المغربي والنظريات الغربية الحديثة، منشورات الناية للطبع، ط1، 2013.

48- على الراعي، المسرح في الوطن العربي، حسن المنيعي، المسرح المغربي من التأسيس إلى صناعة الفرجة، ط2، دار الأمان للنشر والتوزيع، الرباط، يناير، 2002.

49-عمر الدسوقي، المسرحية نشأتها وتاريخها وأصولها، دار الفكر العربي، القاهرة د. ت، د. ط.

50- لطيفة بلخير "نقد المسرح العربي البوصلة والمرساة"، مجموعة من الباحثين من البلدان العربية، منشورات الهيئة العربية للمسرح، الشارقة، 2012.

51- لطيفة إبراهيم برهم، دراسات في نقد النقد، دار الينابيع، ط1، 2009.

52- المسكيني الصغير، المسرح الثالث، مشروع رؤية مسرحية جديدة، "بيان تطوان 1980- منشورات مركز المسرح الثالث للأبحاث والدراسات الدرامية، ط1، 2003.

53 - مصطفى رمضاني، الحركة المسرحية بوجدة من التأسيس إلى الحداثة، منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية بوجدة، سلسلة بحوث ودراسات.

54- مصطفى رمضاني، التنظير للمسرح العربي بين الرفض والقبول، مجلة البيان الكويتية، العدد 234، شتنبر، 1985.

55-مصطفى رمضاني "شعرية الخطاب المسرحي"، قراءة في أعمال المسرحي محمد تيمد، دراسة ضمن كتاب جماعي، "محمد تيمد الغائب الحاضر"، منشورات جامعة المولى إسماعيل، مكناس 1994

56 مصطفى رمضاني، علامات في المسرح المغربي، منشورات ديهيا 4، دت، دط.

57 - مصطفى رمضاني، "مسرح عبد الكريم برشيد التصور والإنجاز"، مطبعة تريفة بركان. دت.

58-مصطفى رمضاني، مصادر التنظير في المسرح المغربي، دراسة في الكتاب الجماعي المسرح المغربي بين التنظير والمهنية، منشورات مجموعة البحث في المسرح والدراما التابعة لكلية الآداب والعلوم الإنسانية، جامعة عبد المالك السعدي، تطوان، الطوبريس 2004.

59-مصطفى رمضاني، قضايا المسرح الاحتفالي، منشورات اتحاد كتاب العرب سوريا، 1993

60-مصطفى رمضاني، "نقد النقد المسرحي المغربي"، منشورات المركز الدولي لدراسات الفرجة، ط1، 2014.

61-محمد الكغاط، المسرح وفضاءاته، البوكيلي للطباعة والنشر والتوزيع، القنيطرة ط1، 1996.

- 62-محمد الكغاط، بنية التأليف المسرحي بالمغرب من البداية إلى الثمانينات
- 63- محمد الكغاط، "حسن المنيعي والنقد الشامل"، دراسة ضمن كتاب جماعي "الكتابة النقدية عند حسن المنيعي، منشورات اتحاد الكتاب بفاس عن أعمال اليوم الدراسية 95.
- 64- محمد أبو العلا، "المسرح المغربي من النقد إلى الافتحاص"، مكاتب ابن خلدون بني ملال، دار التوحيدي، ط1، 2010.
- 65- محمد أبو العلا، المسرح المغربي، سؤال التنظير وأسئلة المنجز، المركز الدزلي لدراسات الفرجة مطبعة فولك، ط1، 2014.
- 66-محمد زيدان، مسرح تيمد، حقيقة الواقع في العبث، مكناس، برانت شوب 2014 .
- 67- محمد زكي العشماوي، قضايا النقد الأدبي بين الحديث والقديم، دار النهضة العربية، بيروت 1979.
- 68- محمد صولة، مظاهر الكتابة المسرحية بالمغرب، من هاجس التنظير إلى انجاز العرض، المطبعة السريعة، ط1، القنيطرة، 2014.
- 69- محمد فراح، المسرح المغربي بين أسئلة الكتابة الإبداعية والممارسة النقدية، دار الثقافة، مطبعة النجاح الجديدة، الدار البيضاء، ط1، 2000.
- 70-محمد مرتاض، النقد الأدبي في المغرب العربي، بين القديم والحديث، دار هوما للطباعة والنشر والتوزيع، الجزائر، 2014
- 71- محمد مصايف، النقد الأدبي الحديث في المغرب العربي، المؤسسة الوطنية للكتاب ط2، الجزائر، 1986.

- 72- محمد مندور، في الأدب والنقد، دار نفضة مصر، القاهرة، ب.ط. بت.
- 73- مرية المطيع، النقد المسرحي الأكاديمي المغربي، قضايا ومقاربات، طبعة انفو برانت.
- 74- مرية المطيع، نقاد ونقود، حول أعلام النقد المسرحي المغربي، مطبعة آنفو برانت 12، شارع القادسية، فاس، 2014.
- 75-مليكة بنمنصور، عبد الرحمان بن زيدان، سؤال المسرح المفتوح بين الذات والامتدادات، مطبعة وراقة سلجماسة، الزيتون، مكناس، 2011.
- 76- نور الدين الخديري، نعيمة الحرشي، تجديد رؤية النقد المسرحي العربي في كتابات الدكتور عبد الرحمان بن زيدان، مكناس برانت شوي للطبع، 2013.
  - 77- وليد قصاب، مناهج النقد الأدبي الحديث، دار الفكر، دمشق، 2007.
- 78- يونس الوليدي، "المقدس والفرجوي في الليلة العيساوية"، الفرجة بين المسرح والأنتروبولوجيا. كتاب جماعي، منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية، بتطوان ط1، 2002
- 79- يونس الوليدي، تجليات الفعل النقدي عند حسن المنيعي، دراسة في كتاب الكتابة النقدية، منشورات اتحاد كتاب المغرب، مطبعة البلابل، فاس، 1996.
- 80- يونس الوليدي "حسن المنيعي ومسارات النقد المغربي والعربي"، منشورات المركز الدولي لدراسات الفرجة، ط1 2011.

### ب- المراجع المترجمة:

1- أرسطو، فن الشعر، ترجمة الدكتور إبراهيم حمادة، مكتبة الأنجلو مصرية.

2- الين سبتون وجورج ساقونا، المسرح والعلامة، ترجمة سباعي السيد، أكاديمية الفنون، مصر، دط 1996.

3- لاسل كرومبي، قواعد النقد الأدبي، ترجمة محمد عوض، بيروت، دت.

### ج- المراجع باللغة الاجنبية:

- 1- Anne Ubersfeld, lire le theater 1, édition berbini, 1996.
- 2- Catherine Naugrette, l'esthétique théâtrale, Arnaud colin, 2010.
- 3- Marie claude Hubert, Les grandes théories du théatre, Ed, Armand colin, paris, 1998

### د- المعاجم:

### أ- باللغة العربية:

1-ابن منظور، لسان العرب، دار إحياء التراث، بيروت، ط 3، 1993.

2- إبراهيم حمادة، معجم المصطلحات الدرامية والمسرحية، دار المعارف، 1985.

3- حنان قصاب، ماري إلياس، المعجم المسرحي ، مفاهيم ومصطلحات المسرح وفنون العرض مكتبة لبنان، ناشرون، ط1، 1997.

4-حيدر عبد النور، "المعجم الأدبي"، دار العلم الملايين، بيروت، ط1، 1979.

5-نبيل راغب موسوعة النظريات الأدبية، ط1، مكتبة لبنان ناشرون، 2003.

### ب- باللغة الأجنبية:

- 1- Patrice Parvis: Dictionnaire du théâtre, Préface, Anne Ubersfeld, édition revue et corrigée, Paris, 2002.
- 2- Le petit Larousse illustré 21 de Montparnasse: paris, 2007.

### ه- المجلات و الجرائد:

- 1- البيان الأول للمسرح الاحتفالي، جريدة العلم، الرباط، ع 468 1979/05/10 البند.
- 2- البيان الأول للمسرح الاحتفالي، جريدة العلم، الرباط، ع 469 1979/5/18 من البند57.
- 3- حوار مع سعد الله ونوس، جريدة السفير، لبنان، ع 5497، الخميس -3 1990/02/01 س 16.
- 4- برشيد بوشعير، التلقي بين المناهج الغربية والتأصيل، مجلة المهرجان الوطني للمسرح المحترف العدد 74، الاثنين 30 ماي 2011.
- 5- حميد علاوي، الخطاب النقدي، مجلة المهرجان الوطني للمسح المحترف، العدد 71 الخميس 26 ماي 2011.
  - 6- حمود ماجدة، الجمهور والمسرح، مجلة المهرجان الوطني للمسرح المحترف
- 7- سالم الكويندي، المسرح المغربي بين الفرجة والنسق السياسي، مجلة المسرح المغربي الآن وجوه .. وأحوال الهيئة العربية للمسرح، العدد 17 ... يناير 2015.

- 8- عبد الرحمان بن زيدان، سيرة وسيرورة، تجارب وشهادات، مجلة المسرح، دائرة الثقافة والإعلام إدارة الميرح، الشارقة، عدد 19، يناير 2016.
- 9- عبد الرحمان بن زيدان، في حوار تحت عنوان: "قضية النقد الأدبي الحديث"، محلة الموقف الأدبي السورية العدد، 20، 17، كانون الأول، 1987 د
  - 10- عبد الجيد شكيبر، مجلة نزوي، العدد 12، 26 جوان 2009.
- 11- عز الدين بونيت، حول بعض قضايا الخطاب المسرحي المغربي التاريخية والمعرفية، مجلة خطوة عدد 3-4، سنة 1986.
- 12- عز الدين بونيت، المسرح العربي من إشكالية التأصيل إلى تحديات صناعة الفرجة التجارب المسرحية مسارات وبصمات من وقائع الملتقى العلمي، محافظة المهرجان الدولي للمسرح، بجاية، الجزائر 25-26-27 أكتوبر 2011.
- 13- لخضر منصوري، الحلقة فضاء قديم جديد للتجريب المسرحي، المسرح الإفريقي، بين الأصالة والمعاصرة، محافظة المهرجان الدولي للمسرح، الجزائر، 2009.
- 14- ليلى بن عائشة، المقاربة النقدية المسرحية العربية المعاصرة بين امتلاك الرؤية الفنية وحداثة الأدوات الإجرائية، كتاب النقد المسرحي المعاصر الإشكاليات والممارسات والتحديات، 2011 إعداد عبد الناصر بن خلاف، محافظة المهرجان الوطني للمسرح المحترف، وزارة الثقافة، الجزائر.
- 15- محمد مسكين، مفهوم الكتابة المسرحية النقدية، كتابة النفي والشهادة، مجلة التأسيس، "دفاتر مسرحية "، العدد الأول، السنة الأولى، يناير 1987.

16- هيثم يحي خواجة، لماذا لم ينفع النقد المسرحي فن المسرح إلى إلمام، مجلة المهرجان الوطني للمسرح المحترف 2011.

## و- المواقع الالكترونية:

1- باتريس بافيس، "قضايا السيميولوجيا المسرحية"، ترجمة محمد العماري، عبر الموقع http://aslimnet.free.fr/ress/singes/9.htm

2- جازية فرقاني، تجليات المسرح التجريبي في الجزائر، التجربة الملحمية نموذجا .www .elmasrah. com

3- جميل حمداوي، قراءة في كتاب "مسرح عبد الكريم برشيد"، لمصطفى رمضاني على الموقع الالكتروني: http://www.alwatanvoice.com.

4- عواد علي، التجربة الدراماتورجية في المسرح، مجلة الدستور، عبر الموقع الالكتروني .www.masrah.com

5- مروان ياسين الدليمي، الخروج عن مسار اللعبة، على الرابط الإلكتروني: .www. startimes.com

http://www.minculture, gov, ma/index, php/2010-01-11-01-40-04,etudes-essaie/299-hassan-lamniae-theatre-marocain.

### ي- الرسائل الأكاديمية:

17- حميد اتباتو، هوية المسرح المغربي، رسالة لنيل دبلوم الدراسات العليا في اللغة العربية وآدابها، كلية الآداب والعلوم الإنسانية، ظهر المهراز، فاس، السنة الجامعية 1996- 1997.

18- مناد الطيب، أثر المسرح البريختي في أعمال كاكي، رسالة ماجستير، جامعة وهران الجزائر، 1995، 1996.

فاهرست الموضوعات 3.025.e 5,780.

| قدمـة                                                               | مقد |
|---------------------------------------------------------------------|-----|
| مدخل: المرجعيات الغربية وأثرها على الممارسة النقدية                 |     |
| مهید                                                                | نمه |
| ) مفهوم الظاهرة المسرحية                                            | (1  |
| <ul> <li>أ) قضية المنهج وتنوع القراءة</li> </ul>                    | (2  |
| <ul> <li>أثر المرجعيات الغربية على النقد المسرحي المغربي</li> </ul> | (3  |
| 1. التجربة العربية بين التأثر وسؤال الهوية                          |     |
| 2. أسئلة النظرية والمنهج                                            | ſ   |
| الفصل الأول: المسرح المغربي بين النقد والتنظير                      |     |
| <ul><li>البدايات الأولى للمسرح المغربي</li></ul>                    | (1  |
| 1. الأشكال ما قبل/ المسرحية                                         |     |
| 2. تجربة الترجمة والاقتباس في المسرح المغربي                        | ſ   |
| <ul> <li>محاولات التأصيل في المسرح العربي</li> </ul>                | (2  |
| 1. التجربة المغربية وعلاقتها بالتراث                                |     |
| 2. التنظير برؤى نقدية                                               | ſ   |
| 3. التنظم في المسرح العربي                                          | )   |

| 67                              | 3) محاولات التأصيل في المسرح المغربي                                                             |
|---------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 67                              | 1. المسرح الاحتفالي                                                                              |
| 76                              | 2. مسرح النقد والشهادة                                                                           |
| 81                              | 3. المسرح الثالث                                                                                 |
| 87                              | 4) النقد المسرحي المغربي4                                                                        |
| 87                              | 1. في مفهوم النقد المسرحي                                                                        |
| 93                              | 2. مراحل تطور النقد المسرحي في المغربي                                                           |
| 98                              | 3. السيميولوجيا وقراءة المسرح                                                                    |
| 101                             | 4. ببليوغرافيا المقاربات النقدية المسرحية الأكاديمية في المغرب                                   |
|                                 |                                                                                                  |
|                                 | الفصل الثاني: أعلام الخطاب النقدي المسرحي المغربي                                                |
| 106                             | الفصل الثاني: أعلام الخطاب النقدي المسرحي المغربي 1) الدرس النقدي الجامعي عند الناقد حسن المنيعي |
| 106<br>106                      |                                                                                                  |
| 106                             | 1) الدرس النقدي الجامعي عند الناقد حسن المنيعي1                                                  |
| 106<br>112                      | 1) الدرس النقدي الجامعي عند الناقد حسن المنيعي                                                   |
| 106<br>112<br>114               | 1) الدرس النقدي الجامعي عند الناقد حسن المنيعي                                                   |
| 106<br>112<br>114<br>116        | 1) الدرس النقدي الجامعي عند الناقد حسن المنيعي                                                   |
| 106<br>112<br>114<br>116<br>119 | 1) الدرس النقدي الجامعي عند الناقد حسن المنيعي                                                   |

| 128 | 2. التحليل الدراماتورجي عند الناقد محمد الكغاط                               |
|-----|------------------------------------------------------------------------------|
| 133 | 3. التجريب القرائي لمسرحية سهرة مع أبي خليل القباني                          |
| 136 | 4. المنهج النقدي عند الناقد كغاط                                             |
| 139 | 3) الخطاب المسرحي النقدي عند الناقد مصطفى رمضاني3                            |
| 140 | 1- الناقد مصطفى رمضاني والتأريخ للحركة المسرحية بوجدة                        |
| 144 | 2- الناقد مصطفى رمضاني والتنظير للاحتفالية                                   |
| 150 | 3- المنهج النقدي عند الناقد مصطفى رمضاني                                     |
|     | الفصل التطبيقي: الناقد عبد الرحمان بن زيدان – انموذج –                       |
| 153 | الناقد عبد الرحمان بن زيدان وقراءة المسرح الرحمان بن زيدان وقراءة المسرح $1$ |
| 153 | 1 . الناقد عبد الرحمان بن زيدان وإشكالية قراءة المسرح                        |
| 161 | 2 . السؤال النقدي مدخل للمعرفة                                               |
| 167 | 2 ) مفاهيم وأسس قراءة المسرح                                                 |
| 167 | 1 . القراءة المنتجة                                                          |
| 169 | 2 . قضية المصطلح                                                             |
| 174 | 3 . قضية المنهج                                                              |
| 186 | 3) قضايا التجريب المسرحي                                                     |
| 189 | 1 . إشكالية التأسيس المسرحي                                                  |
| 194 | 2 .خطاب التجريب ومساءلة المسرح العربي                                        |

| 196 | 4) قضايا التنظير المسرحي4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 196 | 1 . إشكاليات التنظير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 199 | 2 . توظيف التراث الفرجوي في مسرحية "زنوبيا في موكب الفينيق "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 206 | خاتمـة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|     | الملاحق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 209 | 1 . السيرة الذاتية للناقد عبد الرحمن بن زيدان للناقد عبد الرحمن بن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 214 | 2 . ملحق مسرحية زنوبيا في موكب الفينيق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 279 | 3 . ملحق بيبليوغرافيا الحوارات والدراسات والأبحاث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 311 | قائمة المصادر و المراجع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 325 | فهرست المضوعاتفهرست المضوعات المنسوعات المضوعات المنسوعات ا |

يمكن اعتبار البحث الذي قدمناه والموسوم بـ" المناهج النقدية المسرحية المغربية، عبد الرحمان بن زيدان – أنموذج – " مثابة ملاحقة للملاحقة النقدية الأولى لندرك إدراك العملية المسرحية المقروءة، وفي ظل هذا التوجه عمدنا إلى تقسيم البحث إلى ثلاثة فصول تفتتح بمدخل، فضلا عن مقدمة وخاتمة ،فخصصنا الفصل الأول لدراسة المسرح المغربي منذ بدايتة وركزنا على أهم المراحل التي مر بحا بمواكبة النقد المسرحي فوسمناه بالعنوان التالي: "المسرح المغربي بين النقد والتنظير" ،ولأن الناقد الأكاديمي يمثل الثقافة المسرحية تمثلا جيدا، من خلال ثراء أفكاره وإبداعاته وتنوع مسرحية أكاديمية تمثل الدراسية المتعددة والمتنوعة في التنظير والمقاربات النقدية ارتأينا أن نتوقف عند ثلاث نماذج نقدية مسرحية أكاديمية تمثل النقد المسرحي المغربي وهي نماذج لآرائها وزن خاص، حول الوضع الراهن للنقد المسرحي بالمغرب فعنوانا هذا الفصل بـ "أعلام الخطاب النقدي المسرحي المغربي" فاخترنا كل من الدكتور "حسن المنبعي"، المدكتور "مصطفى رمضاني"، أما الفصل الثالث وهو الفصل التطبيقي في الأطروحة والذي اخترنا فيه نموذجا متميزا ألا وهو الدكتور "الناقد عبد الرحمان بن زيدان" كأنموذج لدراستنا التطبيقة فوسمنا هذا الفصل ب" الناقد عبد الرحمان بن زيدان "كأنموذج لدراستنا التطبيقة فوسمنا هذا الفصل ب" الناقد عبد الرحمان بن زيدان "كأنموذج لدراستنا التطبيقة فوسمنا هذا الفصل ب" الناقد عبد الرحمان بن زيدان "كأنموذج الدراستنا التطبيقة فوسمنا هذا الفصل ب" الناقد عبد الرحمان بن زيدان "كأنموذج الدراسة التطبيقة فوسمنا هذا الفصل ب" الناقد عبد الرحمان بن زيدان "كأنموذجا حالحمان بن زيدان "كأنموذجا حالحمان بن زيدان" كأنموذجا حاله النائل المسرود المعال بيدان بيدان المهان بن زيدان "كأنهوذجا حالها والمهان بن زيدان "كأنهوذ بها المهان بن زيدان "كأنهوذ بها والمهان بن زيدان "كأنهوذ بها المهان بن زيدان "كأنهوذ بها المهان بن زيدان "كأنه بها المهان بن زيدان "كأنهوذ بها المهان بن إلى المهان بن إلى المهان بن إلى المهان بنائه المهان بنائه المهان بنائه المهان بنائه

### Résumé

Peut être considéré comme la recherche, que nous avons fait, et est marquée par "cash programme théâtral marocain, Abderrahmane Ben Zidane - un spécimen - " que la poursuite de la première caisse pour la poursuite de reconnaître le processus de réalisation d'impression théâtrale, et à la lumière de cette tendance que nous avons divisé en trois chapitres ouvre l'entrée ainsi qu'une introduction et une conclusion. Consacrer le premier chapitre à l'étude du théâtre marocain depuis sa création et nous nous sommes concentrés sur les étapes les plus importantes subies par la critique de théâtre d'escorte apris le titre suivant: " le théâtre marocain entre la critique et la théorie..Et parce que le critique universitaire est une culture théâtrale serait bien représenter, à travers la richesse des idées et de la créativité et de la diversité des domaines d' intérêts multiples et diverses de l'étude dans la théorie et les approches monétaires, nous avons décidé d'arrêter à trois modèles critiques jouer Academy représentent la critique de théâtre marocain un des modèles pour leurs vues de poids spécial, au sujet de l'état actuel du théâtre de la critique au Maroc sous titre de ce chapitre pour "Drapeaux discours marocaine critique théâtrale « Nous avons choisi le Dr " Hasan Malki , " Dr " Muhammad Alkaghgat " Dr " Mustafa Ramadan" Le troisième chapitre, un chapitre de thèse appliquée, qui a choisi un modèle distinct, à savoir le Dr " critique Abdul Rahman bin Zidane " comme un modèle pour l'étude sous le titre appliquée ce chapitre à " critique Abdul Rahman bin Zidane - un spécimen -"